
 مقاله پژوهشی

 (4391-4344)شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  سبک
 

 ، علی اسکندری، فاطمه قهرمانی*سعید بیات شهبازی، محسن ایزدیار
 دروه زبان و ادبیات فارسی، واحد اراک، دانشگاه آزاد اسلامی، اراک، ایران.

 

 

 435-457 صص ،447، شماره پی در پی 4151سال هجدهم، شماره یازدهم، بهمن 
https://irandoi.ir/doi/10.irandoi.2002/bahareadab.2026.18.8028 

 

 علمی سبک شناسی نظم و نثر فارسینشریه 

 )بهار ادب سابق(

 

 چکیده:
مانده ادبیات عامیانه در دوره معاصر های مهم اما مغفولشعر لاتی بعنوان یکی از زیرشاخه هدف:

نشین شهری است. بینی طبقات فرودست و حاشیهدهنده صدا و جهان(، بازتاب4355-4357)

این جریان ادبی، سندی زنده از تنشها و فرهنگی دوران خود محسوب میشود. هدف اصلی این 

شناسانه جامع شعر لاتی در سه سطح زبانی، ادبی و فکری است تا سبکپژوهش، تحلیل 

 كاركردهای اجتماعی، نظام ارزشی و مکانیسمها مقاومت فرهنگی نهفته در آن را آشکار سازد.

ام شناسی انجتحلیلی و بر مبنای چارچوب نظری سبک-این تحقیق با رویکردی توصیفی روش:

های شاخص شعر لاتی، با تمركز ویژه بر ای از نمونهشده است. پیکره پژوهش شامل مجموعه

های پرمخاطب و همچنین ترانه« شده از فرهنگ لغات و اصطلاحات و امثال لاتیاشعار دردآوری

لمها آن دوره است. در این فرآیند، ابتدا ویژدیها برجسته در هر یک از سطوح بازاری و فیكوچه

 بندی و تحلیل شده است.دانه )زبانی، ادبی و فکری( شناسایی و طبقهسه

های سبکی این شعر در پیوندی اردانیک با یکدیگر عمل ها نشان میدهد كه لایهیافته ها:یافته

دیری دسترده از واژدان آردو، از زبان معیار و بهره میکنند. در سطح زبانی، هنجاردریزی

سازی و مرزبندی با فرهنگ بازاری و نحو دفتاری، یک كنش آداهانه برای هویتاصطلاحات كوچه

رسمی است. این زبان، جهانی با ساختارهای اخلاقی دوقطبی )مرد/نامرد، رفیق/نارفیق( خلق 

ع كاركردی ابزاری و ارتباطی دارند؛ تشبیه های میکند. در سطح ادبی، صور خیال و صنایع بدی

های عینی )مانند دنیا به مثابه عروس فریبکار( و كنایه های پربسامد، مفاهیم حسی، استعاره

فهم میسازند. این دو عدالتی، خیانت و فقر را برای مخاطب عام ملموس و قابلانتزاعی چون بی

بینی پیچیده است: متشکل از یک جهانسطح، زیربنای سطح فکری را تشکیل میدهند كه 

، آداهی طبقاتی در نقد صریح شکاف اقتصادی و فساد قدرت، و «فلک»تقدیردرایی و شکایت از 

 اتکا به مرام فتوت و جوانمردی بعنوان یک نظام ارزشی جایگزین.

شعر لاتی یک سبک مقاومت است كه از طریق ویژدیها سبکی خود، به ابزاری برای  گیری:نتیجه

سازی دروهی و نقد غیرمستقیم اجتماعی تبدیل میشود. این اشعار نه تنها دارای ارزش هویت

شناختی برای درک صدای بخشی از جامعه ایران در یکی از ادبی هستند، بلکه سندی جامعه

 بشمار میروند. های حساس تاریخی آندوره

 4151شهریور 54 :دریافت تاریخ   

 4151مهر  56:  داوری تاریخ   

 4151مهر  47: اصلاح تاریخ   

 4151آذر  54: پذیرش تاریخ   

 
 :كلیدی كلمات 

 شناسی، شعر لاتی، ادبیات عامیانه، سبک

 نقد اجتماعی، دوره معاصر.
 

 :مسئول نویسنده * 

    arak.ac.ir-izadyar@iau-m

 31436154 (94 49)+  

 



Eighteenth year, Number Eleven, February 2026, Continuous Number 117, Pages: 135-157 

Journal of the stylistic of Persian poem and prose 
(Bahar-e- Adab) 

Home page: https://www.bahareadab.com 
 
ORIGINAL RESEARCH ARTICLE 

Stylistics of Lati Poetry in the Contemporary Period (1300-1357 AH) 

 
S. Bayat Shahbazi, M. Izadyar*, A. Eskandari, F. Ghahremani 
Department of Persian Language and Literature, Ar.C., Islamic Azad University, Arak, Iran. 

 

 
ABSTRACT 
BACKGROUND AND OBJECTIVES:  Lati poetry, as a significant yet neglected subgenre of 
folk literature in the contemporary period (1300-1357 AH), reflects the voice and 
worldview of the urban subaltern and marginalized classes. This literary movement is 
considered a living document of the cultural and social tensions of its time. The primary 
objective of this research is a comprehensive stylistic analysis of Lati poetry across three 
levels—linguistic, literary, and ideological—to reveal its embedded social functions, value 
system, and mechanisms of cultural resistance. 
METHODOLOGY: This study employs a descriptive-analytical approach based on the 
theoretical framework of stylistics. The research corpus comprises a collection of 
prominent examples of Lati poetry, with a special focus on poems gathered from the 
“Dictionary of Lati Vocabulary, Idioms, and Proverbs,” as well as popular kuchabazari 
(street market) songs and films of the era. In this process, the salient features at each of 
the three levels (linguistic, literary, and ideological) were identified, categorized, and 
analyzed. 
FINDINGS: The findings indicate that the stylistic layers of this poetry function in an organic 
relationship with one another. At the linguistic level, the deviation from standard language 
and the extensive use of argot, street slang, and colloquial syntax constitute a conscious 
act of identity formation and demarcation from the official culture. This language creates 
a world with dichotomous moral structures (e.g., mard/namard [manly/unmanly], 
rafiq/narafiq [friend/false friend]). At the literary level, figures of speech and rhetorical 
devices serve an instrumental and communicative function; sensory similes, concrete 
metaphors (such as the world as a deceitful bride), and the frequent use of irony render 
abstract concepts like injustice, betrayal, and poverty tangible and comprehensible for the 
common audience. These two levels form the foundation for the ideological level, which 
consists of a complex worldview: fatalism and lamentation against “fate” (falak), class 
consciousness in its explicit critique of economic disparity and the corruption of power, 
and a reliance on the ethos of Futuwwah (chivalry) as an alternative value system. 
CONCLUSION: Lati poetry is a style of resistance that, through its stylistic features, 
becomes a tool for collective identity formation and indirect social critique. These poems 
not only possess literary value but are also considered a significant sociological document 
for understanding the voice of a segment of Iranian society during one of its critical 
historical periods. 

 

 
https://irandoi.ir/doi/10.irandoi.2002/bahareadab.2026.18.8028 
 

NUMBER OF FIGURES 
0 

 

NUMBER OF TABLES 
 

 

NUMBER OF REFERENCES 
 

 

0 0 44 

  

ARTICLE INFO 
 
 
Article History: 
 

Received: 23 August 2025 
Reviewed: 24 September 2025 

Revised: 09 October 2025 
Accepted: 22 November 2025 
 
 
KEYWORDS 
Stylistics, Lati Poetry, Folk  
Literature, Social Critique,  
Contemporary Period. 

 
 
*Corresponding Author 
 m-izadyar@iau-arak.ac.ir 
 (+98 86) 34132451 

https://www.bahareadab.com/


 437/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

 مقدمه
ین فرهنگهای طبقات پایادبیات لاتی نه مکتبی منسجم، بلکه دفتمانی فرهنگی و شفاهی است كه از دل خرده

بازاری، نمایشهای روحوضی و سینمای های كوچه( برآمد و در قالب ترانه4357–4355معاصر )شهری در ایران 

پسند تبلور یافت. این ادبیات، زبان و ذهنیتی را نماینددی میکرد كه در روایت رسمی جامعه جایی نداشت و عامه

میان دو قطب سنتی و مدرن  رو به رسانه اعتراض و بازتاب شکاف طبقاتی بدل شد. هویت لاتی، پیوندیاز این

(. شعر لاتی، 497: 4394قید شهری )صدر، دری( و روحیه معترض و بیاست؛ تلفیقی از جوانمردی سنتی )لوطی

ای و شعر رسمی فاصله درفت و با زبانی صریح و مردمی، شاخصترین جلوه این دفتمان، آداهانه از زبان مدرسه

(. این شعرها پژواک زنددی روزمره، فقر، رنج، و طغیان 4/65: ج4396 مقاومت فرهنگی را بازنمایی كرد )محجوب،

 (.415: 4371اند )مهرابی، فرودستان در برابر تبعیضهای اجتماعی

شیوه بیان و حاصل عدول از هنجار « سبک»تکیه كرد؛ چراكه « شناسیسبک»برای فهم این پدیده باید به دانش 

شناسی بررسی علمیِ این عدولها و سازوكارهایی است كه از طریق ک(. سب67: 4394زبان معیار است )شمیسا، 

ر به اند و كمتشناختی این اشعار را واكاوی كردهآنها معنا و اثر پدید میآید. بیشتر پژوهشها تاكنون، جنبه جامعه

سبکی در  ایتحلیلی میکوشد سازوكارهیرو، این پژوهش با رویکردی توصیفیاند. ازاینپرداخته« چگونگی دفتن»

یع دیری از واژدان مردمی، صناسه سطح زبانی، ادبی و فکری را بررسی كند تا نشان دهد چگونه شعر لاتی با بهره

یل بینی و تجربه زیست طبقج فرودست شهری تبدبلاغی و فرم دفتاری، توانست به زبانی مؤثر برای بازنمایی جهان

 شود؟

برای پاسخ به این پرسش، مقاله حاضر به واكاوی سبک شعر لاتی میپردازد. این تحلیل از سطح زبانی )واژدان و 

نحو( آغاز شده، به سطح ادبی )كاركرد صور خیال و صنایع بدیع( میرسد و در نهایت نشان میدهد این دو لایه 

 ولوژی( را میسازند. بینی و ایدئچگونه درهم تنیده شده و یک سطح فکری منسجم )جهان

 

 پیشینه تحقیق
در فرهنگ و هنر معاصر ایران پرداختند. بیات « لاتی»ای خای به مفهوم پژوهشهای پیشین هر یک از زاویه

–با رویکرد تحلیلی« ویژدیهای ادبی و اجتماعی شعر لاتی در دوره معاصر»( در پژوهش 4151شهبازی و همکاران )

دی اقشار فرودست و ابزار اعتراض اجتماعی معرفی كردند. آنان نشان دادند كه این كیفی، شعر لاتی را بازتاب زند

ای، طنز، كنایه و ریتم ساده، مضامینی چون فقر، نابرابری و مقاومت مردمی را بیان میکند و شعر با زبان محاوره

ای سینمایی، الگوهای ( در مطالعه4346جایگاهی مهم در تبیین تحولات اجتماعی دارد. ایازی و پاپلی یزدی )

را بازتاب كشمکش میان سنت و مدرنیته دانستند و از فیلمهای لات جوانمرد و قیصر برای « لوطی»و « لات»

، به «از عیاری تا لمپنیسم»( نیز با نگاهی تاریخی در مقاله 4379تحلیل این تقابل استفاده كردند. ابوالحسنی )

الگو را بررسی كرد. وجه مدرن پرداخت و فروكاهی اخلاقی این كهن« لات»تا « جوانمرد»تبارشناسی ددردونی 

در تمركز مستقیم آن بر خودِ متن شعری است؛ این پژوهش « شناسی شعر لاتی در دوره معاصرسبک»تمایز مقاله 

ر ذبرخلاف مطالعات مفهومی یا سینمایی پیشین، شعر لاتی را بمثابه یک دونه ادبی مستقل تحلیل میکند و از رهگ

بینی، زبان هنری و زیباشناسی بررسی ساختار سبکی، عناصر بلاغی و كاركردهای اجتماعی آن، به كشف جهان

 خای این ادبیات میپردازد.

 



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 439

 روش تحقیق
ها در دو مرحله ای و اسنادی انجام شده است. دادهدیری از روش كتابخانهاین پژوهش نظری و كیفی با بهره

 پسند و متون عامیانهبازاری، دیالودهای فیلمهای عامههای كوچهدردآوری شد: نخست، استخراج پیکره آثار )ترانه

شناسی شهری. ابزار دردآوری، یات عامه و جامعهآوری منابع نظری در حوزه ادب؛ دوم، جمع(كتاب كوچهمانند 

 دهی بر اساس شیوهتحلیلی صورت درفت. ارجاع–صورت توصیفیها بهمند بود و تحلیل دادهبرداری نظامفیش

APA  نبود شماره صفحه مدون»به معنای « ن.ی.م»)ویرایش هفتم( انجام شد و منابع غیرمکتوب با نشان »

 ثبت شدند. « ناشناس»اعر معلوم نیز با عنوان مشخص دردید. اشعار فاقد ش

 

 ادبیات تحقیق

 ادبیات لاتی
مند باشد، نوعی دفتمان فرهنگی و شفاهی است كه از دل طبقات ادبیات لاتی بیش از آنکه مکتبی نظری و نظام

جریان این  .(Nafisi, 2011: 231) در تهران دوره پهلوی برخاست« جاهلی»فرهنگ فرودست شهری و خرده

مخملیهایی بود كه در قالب شعر، ترانه، سینما و نمایشهای عامیانه، واسطه لوطیها، لاتها و كلاهبازتاب صدای بی

و  «لوطی»هویت خود را در برابر فرهنگ رسمی تعریف كردند. برای فهم دقیق این ادبیات، باید میان دو مفهوم 

انمردی دارد و نماینده اخلاق جمعی و مفاهیمی چون وفای ریشه در سنت فتوت و جو« لوطی»تمایز نهاد. « لات»

« لات»(. در مقابل، 954: 4394؛ ذوالفقاری، 344-395: 4396به عهد و حمایت از ضعیفان است )محجوب، 

بود كه در حاشیه شهرها شکل درفت )لاهیجی و كار،  4315محصول تحولات مدرنیته شهری و مهاجرتهای دهه 

بازاری، هویتی معترض و در ها ظاهری و زبانی خای خود چون كلاه مخملی و زبان كوچهنه(. او با نشا55: 4374

–15: 4397(. به دفته سحابی )497: 4394عین حال پایبند به ارزشهایی مانند غیرت و رفاقت میساخت )صدر، 

عرفت ین تنش میان م(، این شخصیت دودانه میان سنت و مدرنیته سردردان بود، و ادبیات لاتی نیز بازتاب هم43

 .و خشونت است؛ صدایی از خیابان كه از تغییرات عمیق اجتماعی سخن میگوید

 

 شعر لاتی
نشین تهران برآمد و فرهنگهای حاشیهاجتماعی در ایران معاصر بود كه از دل خرده-ای ادبیپدیده« شعر لاتی»

ن اعتراض و بیانی از هویت فرهنگی كسانی بازتاب صدای طبقات فرودست در برابر مدرنیته شد. این شعرها، زبا

ی بود غیررسم« ادبیات مقاومت»بودند كه در نظم نوین اجتماعی نادیده درفته میشدند. در واقع، شعر لاتی نوعی 

( 4/65: ج4396دری در برابر فروپاشی سنت ایستاددی میکرد. محجوب )كه با حفظ ارزشهای جوانمردی و لوطی

دروهی میدانست كه در برابر فرهنگ رسمی، استقلال خود را « طلبیتشخص»و « بخشییتهو»زبان لاتی را ابزار 

ردند بازاری پناه میبحفظ میکردند. این اشعار آداهانه از زبان فاخر كلاسیک میگریختند و به زبان صریح و كوچه

دری چون غیرت، لوطی محتوای این اشعار بر اصول اخلاقی .(Nafisi, 2011: 234) پرده و داه خشن بودكه بی

عدالتی را در بر میگرفت. ستیزی، فقر و بیناموس و رفاقت استوار بود و مضامینی چون عشق نافرجام، خیانت

( میگوید، این مضامین پژواک مستقیم زنددی طبقات فرودست و طغیان آنان در 415: 4371كه مهرابی )چنان

 .برابر نابرابری اجتماعی بود
 



 434/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

 تاریخی ادبیات لاتی-اجتماعیخاستگاه و بستر 
ادبیات و شعر لاتی بازتاب تحولات سریع اجتماعی و اقتصادی ایران در دوره پهلوی بود و در پی شهرنشینی 

موجب فروپاشی نظام سنتی روستا و  4315نشینی شکل درفت. اصلاحات ارضی دهه زده و بحران حاشیهشتاب

مهاجران كه امکان ادغام در جامعه شهری را نداشتند، در حاشیه شهرها كوچ دسترده روستاییان به شهرها شد. این 

فرهنگ لاتی را پدید آوردند )آبراهامیان، ساكن شدند و از دل طردشددی و فقر، برای بازتعریف هویت خود، خرده

ارها و زبان ها به مراكز غیررسمی قدرت بدل شدند كه در آن هنجها، پاتوقها و محلهخانه(. قهوه531–564: 4377

(. در واكنش به مدرنیزاسیون تحمیلی دوران پهلوی، ادبیات 47: 4345كار، مشترک این طبقه تثبیت میشد )نقره

ا سلطه به مقابله ب« هنر مقاومت فرودستان»ظاهر شد و به تعبیر اسکات، در قالب « كنش مقاومتی»لاتی به شکل 

بازاری، با صراحت و خشونت نمادین خود، هویت و كوچه (. زبان آردو36–64: 4349فرهنگی پرداخت )اسکات، 

–4/65: ج4396ای مستقیم با زبان رسمی و فاخر قدرت بود )محجوب، جمعی فرودستان را تعریف میکرد و مقابله

64.) 

 جاهل»پسند با خلق تیپ ای به دسترش این دفتمان یاری رساندند. سینمای عامههای فرهنگی تودهرسانه

ای كرده و ادبیات لاتی را در فضای (، این چهره را اسطوره4319و فیلمهایی چون قیصر )كیمیایی،  «مخملیكلاه

بازاری با صدای آغاسی، یساری و قادری زبان و زمان، موسیقی كوچه(. هم415: 4371ملی تثبیت نمود )مهرابی، 

(. در 64–61: 4346ل شد )فاطمی، ای برای مقاومت فرهنگی تبدیاحساس این طبقه را بازتاب داد و به رسانه

ای فرهنگی و هویتی بود كه در برابر مدرنیته رسمی ایستاد و نتیجه، ادبیات لاتی نه صرفاً بیان رنج، بلکه بیانیه

 شده شهرنشین را در تاریخ ادبیات و فرهنگ عامه ایران مانددار ساخت.راندهحاشیهصدای طبقات به

 4391الی  4344سیر تطور شعر لاتی از 
دوی توده مردم به جریان ادبیِ اجتماعی، مسیییر پویایی را طی كرد و از زبان سییاده 4357تا  4355شییعر لاتی از 

، همزمان با آغاز مدرنیزاسیون رضاشاهی و مهاجرت روستاییان     4355سیاسی و فرهنگی مؤثر تبدیل شد. در دهه    

شکل درفت      شکافهای طبقاتی  شعر لاتی در واكنش به  شهرها،    . با زبانی عامیانه و قالبهایی كوتاه چون دوبیتیبه 

محسییوب میشیید )ذوالفقاری، « صییدای راسییتین مردم»دفته محجوب عدالتی بود و بهو ترانه، تصییویردر فقر و بی

ل  خواهی تبدیبا دسترش فضای سیاسی، شعر لاتی به ابزار انتقاد اجتماعی و عدالت      4345(. در دهه 155: 4394

سپانلو،     «متن پنهان»شد و   شکل داد ) سی      4365(. دهه 449: 4394؛ آژند، 477: 4344مقاومت را  سیا شاهد 

ضد        ضامین  شعر بود؛ م شکار  ستعماری و آرمان شدن آ سانه احزاب  ا خواهانه در آن رواج یافت و زبان خیابانی به ر

عر لاتی به محبوبیت بازاری، ش واسطه رادیو و موسیقی كوچه  به 4335(. در دهه 475: 4344تبدیل شد )حیدری،  

(. دهه  54: 4347عمومی دسییت یافت و با كنایه و طنز اجتماعی، نقد نابرابری را در لفافه تداوم بخشییید )طالعی، 

ستعاره    4315 شعر بود؛ با طنز انتقادی، ا سینما، به اوج هنری و  دوران طلایی این  های زنددی روزمره و نفوذ به 

انقلابی، شعر لاتی به   زمان با بحرانهای اجتماعیِ پیش، هم4355دهه  (. در445: 4394سبک پخته رسید )صدر،    

(. در  Nafisi, 2011: 235سیییوی پیچیددی مفهومی و نماددرایی رفت و محتوای فلسیییفی و هویتی یافت )       

 مجموع، شعر لاتی از اعتراض ساده طبقات فرودست به دفتار چندلایه فرهنگی و اجتماعیِ ایران مدرن بدل شد.

 بررسیبحث و 

 سطح زبانی

ا دیری از دفتار رسمی و پیوند بزبان شعر لاتی كنش اعتراضیِ آداهانه و مهمترین ممیزۀ سبکی آن است؛ فاصله



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 415

زبان زنده كوچه و بازار كه هویت جمعی فرودستان را فعال میکند. این زبان برخاسته از تجربه زیسته و اصطلاحات 

(. بر پایه نظریج سبک، 4/47: ج4377را بازتاب میدهد )شاملو، « امعهصدای واقعی ج»دفته شاملو مردمیست و به

(. در این شعر، دسست از زبان معیار، 67: 4394ست )شمیسا، هنجاردریزی زبانیِ هدفمند، شاخص تمایز سبکی ا

ود مسان، زبان لاتی تداومِ پیوند شعر با زبان زنددان است؛ نبنیان بیانی صمیمی و ملموس را میسازد. بدین

 .شناسی دفتار و مقاومت اجتماعی در برابر ارزشگذاری زبان رسمیزیبایی

 

 صادق كوچه و بازار واژگان و دایره لغات: آینه
دار ست. این زبان، وامنشینان شهری ابینی حاشیهدزینش واژدان در شعر لاتی بازتابِ خاستگاه طبقاتی و جهان

مشدیهاست و عمداً در برابر لحنِ فاخرِ ادبیات اصطلاحات لوطیها و داشو  4355–4315های دفتار تهرانی دهه

پسند ( زبان مردم4/16: ج4377)شاملو، « سروپاآدم بی»و « پولبی»، «نارو زدن»هایی چون رسمی میایستد. واژه

ای، رها لحن محاودرایی بیرون میاورند. این زبان برا جایگزین تعبیرهای مدرسی میکنند و شعر را از انحصار نخبه

نه میزخودت پرهم دلای پریون / مرگسلیقه دل داریم اونآی صاب»ست: دویی و سودند عامیانه اپر از شکسته

یا « خودتمرگ»های عامیانه و ساختهای دفتاری چون (. واژه71: 4356)اكبری، « میلیوندلم واسه دو

 فقر و سودای رفاه در تركیب آرزوهای مصرفی نِ تکرارشوندهاند. مضموبیانگر صمیمیت و شور زیسته« پریوندلای»

برم به جمعه با نگارم پاشملوكس و آنتیک / هرشیک با فرشمیخوام عمارت»در میشود: و واژدان روزمره جلوه

نمایش رایای طبقاتی بدل  (. تضادِ میان واژدان مدرن و زبان فرودستان، شعر را به عرصه71)همان: « نیکپیک

ها ای از هویتِ آردویی میسازند كه در ترانهشبکه« كشقداره»و « نارفیق»، «بیوفا»، «نارو»هایی چون یکند. واژهم

 (.4/16: ج4377؛ شاملو، 4355معنای كنشگرانه و اخلاقی میابد )سرفراز، 

 

 بازاری و عامیانهواژگان كوچه
ها و تركیباتی كه لحنِ صمیمی و ضدادیبانه دارد؛ واژهاین زیرسطح به واژدان برآمده از دفتگوهای روزمره تعلق 

، «دننارو ز»، «دوز و كلک»اند از های پركاربرد عبارتمیسازند و فاصله میان دوینده و شنونده را برمیدارند. نمونه

زیسته  ( صدا دادن به تجربه4كاركرد این واژدان دودانه است: «. ناقلا»، «سروپاآدم بی»، «جیب خالی»، «پولبی»

حامل مضمون خیانت رفیق و « نارو»، «رقیب»های زبان مدرسی. در ترانه ( ایستادن مقابل كلیشه6فرودستان، 

ت ای كه از پش …ای رفیق نارفیق»شکستن عهد است و با تکرار خطابی، شدت عاطفه و اتهام را تقویت میکند: 

مرگ )»دویی، سودندهای عامیانه ، شکسته«…هآی صاب سلیق»: ن.ی.م.(. در شعر 4355)سرفراز، « …میزنی خنجر

 بازاری هستندآهنگ كوچهكلید ساختار دفتاری و ضرب«( پر میزنه دلم)»و تعبیرهای میل و اشتیاق «( خودت

نیما را امتداد میدهند و به تعبیر « زبان طبیعی»(. از دید نظری، این واژدان همان 71: 4356)اكبری، 

كدكنی، نزدیک میسازند )شفیعی« زبان زنددان»تجربه رها كرده و به ه زبانِ بیكدكنی، شعر را از سلطشفیعی

: 4377است )شاملو، « صدای مردم»(. همچنین با ارجاع شاملو، زبان عامیانه حامل هویت فرهنگی و 441: 4345

قال واسطه انتبی اخلاقی را–(. نتیجه سبکی: واژدان عامیانه هم ریتم و لحن میسازند، هم پیام اجتماعی44–4/47ج

 .میدهند

 شدهاخلاقیِ قطبی–واژگان عاطفی
بناست و این دودانه در واژدان نمود مستقیم دارد: در قطب « خوب/بد»بینی شعر لاتی بر نظام ارزشی دودانه جهان



 414/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

؛ در «مادر»، «یکرنگی»، «صفا»، «غیرت»، «رفیق»، «باوفا»، «لوطی»، «مشتی»، «مرد»مثبت، مفاهیمی چون 

سازی بار این قطبی«. دنیا/روزدار»، «پول»، «دورنگی»، «خیانت»، «وفابی»، «نارفیق»، «نامرد»منفی، قطب 

رجسته های بفهم میسازد. نمونهقضاوتی شدید تولید میکند و پیچیددی واقعیت را برای مخاطبِ عام ساده–عاطفی

ه ك« وجود»رچشمگی را القا میکنند، و تکرار كه تقدس و س« مادر»و « قربان»از تکریم مادر و ایثار، با واژدانِ 

را القا میکند. در سوی منفی، واژدان خیانت و نامردی در نسبت با « بودنِ من از بودنِ تو»شناختیِ رابطه هستی

: 4355)سرفراز، « از پشت میزنی خنجر …ای رفیق نارفیق»ای اخلاقی از داوری و سرزنش میسازند؛ شبکه« نارو»

 .دذار دارد و به سبک، زبانِ داوری و دفاع از ارزشهای دروهی میبخشددستگاه واژدانی، كاركرد هنجارن.ی.م.(. این 

 

 سطح ساختاری و موسیقایی

ساختار و موسیقی در شعر لاتی تابع محتوا و زبان است؛ ساددی و شفافیت بر پیچیددی غلبه دارد و كاركرد اصلی 

بر ریتم طبیعی دفتار و بدن متکی است، برخلاف شعر رسمی كه  آن، اجرایی و آوازی بودن است. دونه لاتی

كدكنی، موسیقی این نوع شعر با حركت طبیعی زنددی هماهنگ است موسیقی انتزاعی دارد. به تعبیر شفیعی

بند در خدمت انتقال حس و (. هر مؤلفه ساختاری از قالب و وزن تا قافیه و ترجیع15: 4153)شفیعی كدكنی، 

 .پیام است

 قالبهای شعری

ادبیات منظوم لاتی با وجود زبان خودمانی و صراحت دفتار، از ساختاری سنجیده و قالبهای متنوع برخوردار است. 

وده و اند تا با ذائقه تهای زمینی و اجتماعی بازآفرینی كردهشاعران این حوزه قالبهای كلاسیک را برای بیان تجربه

 موسیقی كوچه سازدار شود.

بنیادیترین قالب اینگونه است؛ غزل لاتی با حفظ ساختار سنتی، از فضای عاشقانه به جهان روزمره فرودستان غزل 

زبان اعتراض و بیعدالتی جای عشق را « آزاد»و « یاد»هایی چون و قافیه« نکرد»با ردیف « كنج قفس»میآید. در 

های كهن چون قفس و مرغ در معنای (. استعاره43 :4356)اكبری، « نالم از آنکه چرا دادستان داد نکرد»میگیرد: 

 قمار» به را عشق «…من كه از هجر رخت»اجتماعی زندان و محرومیت ددردون میشوند. غزل دیگری با مطلع 

 (.46بدل میکند و حس ریسک و باخت را مینمایاند )همان:  «زنددی

، هر بند نماد آرزوی «جگركی»ارد. در شعر سبب روایتگری و تنوع تصویری جایگاهی برجسته دچهارپاره نیز به

(. 71)همان: « نیکرفتن به پیک»، و «عمارت شیک»، «یار شیک و اعیون»، «دو میلیون»است:  صعود طبقاتی

 های مستقل و آهنگین شعر را شبیه تصویر سینمایی میسازد؛ طنز و حسرت را توأمان القا میکند.قافیه

هستند؛ ریتم ساده و تکرار مصراعها هویت صوتی و جمعی شعر را شکل میدهد. ترانه و تصنیف رایجترین قالبها 

ای از تأیید ریاكارانه قدرتمند است پس از هر مصراع طنز تلخ میآفریند و كنایه« باریکلا»، واژه «كشنفس»در 

ذیری قدیرپبند فلسفه بیخیالی و تتکرار ترجیع« شد شد، نشد نشد ولش كن»: ن.ی.م.(. در 4316)پورهاشمی، 

 (.74: 4356لاتی را خلاصه میکند )اكبری، 

« آغلام كله داری؟ بله دارم»هایی چون های مستقل، مجالی برای دیالودهای خیابانی است. در نمونهمثنوی با قافیه

دیری از ( لحن طنزآمیز بروز میکند. در نتیجه، شعر لاتی با بهره95)همان: « شاطر باشی نون منو خمیر نده»و 

 نت فارسی و ضرباهنگ مردم، قالبها را به رسانه اعتراض، عشق و هویت فرودست بدل میکند.س

 



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 416

 موسیقی و لحن

موسیقی در شعر لاتی، مطابق با رویکرد اجرایی این سبک، نه جنبه تزئینی بلکه هویت اصلی اثر را شکل میدهد. 

م درونی دفتار داده و بیشتر اشعار در اوزان بدلیل اولویت اجرا بر نوشتار، وزن عروضی دقیق جای خود را به ریت

اند؛ هماهنگ با موسیقی روحوضی و عامیانه )خدابخش، سروده شده« فاعلاتن»و « مفاعیلن»ساده و پرتحرک مانند 

رفیق كجاست، صفا كجاست، وفا »های پیاپی : ن.ی.م.(، پرسش4354)مهناویان، « رفیق كو؟»(. در 99: 4345

اومدم از هند »كند. در چکیدۀ جبرباوری اجتماعی را القا می« زیاده»میسازد و ردیف ضرباهنگی مضطرب « كو؟

ریتم جهشی و شادی « باز/سرافراز»هایی چون و قافیه« اومدم»: ن.ی.م.(، تکرار فعل 4311)پورهاشمی، « اومدم

: 4395)میرباقری، « آخ تو مطربی سازت كو؟»را موسیقایی میکند. در « قهرمان مردمی»را ایجاد كرده و ورود 

هایی ، قافیه«جگركی»حس فقدان و بازخواست را به دیالودی اجرایی بدل میسازد. در « كو؟»(، ردیف 61–63

: 4356محور ثروت و آرزو را با آهنگی طبقاتی پیوند میدهند )اكبری، « نیکآنتیک/پیک»و « پریون/ملیون»مانند 

ت حال« كن»های فعلی و امری مانند تصنیفهای عامیانه، ردیف (. ردیف در این سبک نقشی بنیادی دارد؛ در71

، ردیف «چند و چوندبی»(. در 434)همان: « خدایا دلبرم نارو به من زد شرمسارش كن»دعایی یا نفرینی میسازند: 

(. استفاده از جناس و 94طبعی اجتماعی را برجسته میکند )همان: فضای نمایشی و شوخ« آقایون»خطابگونه 

در آی ترشی وای ترشی / چق»های درونی نیز برای غنای موسیقایی اهمیت دارد؛ تکرار و بازیهای صوتی مانند یهقاف

(. در مجموع، شعر لاتی بر ریتم دفتار بنا شده و با تکرار، ردیف 91طنز را تقویت میکند )همان: « شیرین و ترشی

د كرده و ماندداری آن را در حافظه شفاهی تضمین و جناس، پیوندی اردانیک میان زبان و موسیقی اجرایی ایجا

 .میکند

 سطح نحوی
نحو شعر لاتی از منطق نوشتاری فاصله درفته، به ساختار موجز و هیجانی دفتار نزدیک میشود. این ویژدی شعر 

ات. عتبدیل میکند كه هدف آن برانگیختن عاطفه و اثر فوری است، نه صرفاً انتقال اطلا« كنش بیانی آنی»را به 

(. ویژدیهای سبکی نحو لاتی شامل 651: 4344ساز است )فتوحی، شکستن نحو معیار نوعی هنجاردریزی هویت

ای )امری، خطابی(، جابجایی اركان، و حذفهای دسترده است كه زبان را از حالت دزارشی به جملات كوتاه و ضربه

 .نمایشی تغییر میدهد

 

 جملات كوتاه، امری و خطابی

پرده میسازند كه مخاطب اند و با امری و خطابی شدن، لحنی صریح و بیزنندهكننده و ضربهه، تمامجملات كوتا

دویی مینشاند. ریشه این صراحت در كاركرد زبان عامیانه واسطه در جایگاه پاسخ)یار، رفیق، خدا، روزدار( را بی

ی دور است؛ شاملو زبان كوچه را آینه بیان میکند و از تعارفات زبان رسم« رک و راست»است كه مفاهیم را 

امری با دستورهای –های خطابی(. نمونه44–4/47: ج4377واسطه فرهنگ و واكنشهای فوری میداند )شاملو، بی

خدایا! یا بکُش این دلبر را، یا سازدارش »پرده، ناامیدی و امید را به دو قطب نهایی میرانند: مستقیم و تمنای بی

 …بیا و»بست عاطفی ارائه میدهد. در همین متن، دستورات كوتاه مثل ای از بنو دودزینه كه تصویری قطعی« كن

عاطفه را –الگوی زبانِ عمل«( كارش كنمثال من دچار اخم و تخم صاحب)»محور یا نفرینهای خطاب« بساز!

ن امری و خطابی بود برجسته میسازند. از حیث سبکی، كوتاهی جمله ریتم را تند و انتقالِ حس را فوری میکند؛

 .مخاطب را به صحنه میکشد و مشاركت عاطفی را میافزاید



 413/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

 جابجایی اركان جمله
جابجایی اركان یکی از كارآمدترین ابزارهای سبکی است؛ ظاهرش ممکن است به قید وزن و قافیه نسبت داده 

اب هیجان آنی، و تقلید زبان دفتار شود، اما كاركردهای معنایی، عاطفی، و بلاغیِ عمیق دارد: تأكید، تعلیق، بازت

مرگ »برجسته شود. نمونه: « خودِ عمل/حس»دراماتیک. رایجترین صورت آن مقدم كردن فعل بر نهاد است تا 

است، اما تقدم فعل « دلم پر میزنه»(. ساختار معیار 71: 4356)اكبری، « …خودت پَر میزنه دلم واسه دو میلیون

راری مواجه میکند؛ دویی حس بر صاحب حس پیشی درفته است. همچنین، تقدم قدرنگ با اوج بیمخاطب را بی

 كردی منو»آمیز است: محور ابزار قدرتمندی برای اتهام یا تحسین طعنهفعل بر مفعول و مسند در جملاتِ خطاب

را كانونی و مسئولیت آشفتگی را « كردن»عمل « منو ویلون كردی»كه بجای « …كردی منو حیرون …ویلون

ند دریِ شکایت را مضاعف میکریتم و نمایش« باریکلا»مستقیم بر دوش مخاطب میگذارد؛ تکرار كوبنده در كنار 

: ن.ی.م.(. از منظر سبک، جابجایی اركان زبان را از حالت دزارشی به نمایشی و از آرام و خنثی 4316)پورهاشمی، 

 .به تهاجمی تغییر میدهد

 

 کل گستردهحذف به قرینه لفظی و معنوی به ش
ایجاز ستون اصلی نحو لاتی است و در دو شکل حذف به قرینه لفظی و حذف به قرینه معنوی نمود میابد. هدف 

 آهنگ كوبنده و صراحتآسا، ضربدویی یا هماهنگی وزنی نیست، بلکه ایجاد سرعت برقاین حذفها تنها خلاصه

ذهن با تکیه بر آن جای خالی را پر میکند،  شده پیشتر بیان شده ودفتاری است. در حذف لفظی، جزء حذف

صه تو، دلم از غتو، بیاده حتی تو بهشت باشم، بی»حاصل آن فشرددی معنایی و انسجام ریتمیک است؛ مانند 

عنوان هسته تأكیدی وسواس فقدان را تشدید به« توبی»كه در تکرار، ساخت كامل شرطی حذف شده و « میپوسه

.ی.م.(. در حذف معنوی، علامت لفظی مستقیم وجود ندارد و بافت و دانش فرهنگی : ن4355میکند )سرفراز، 

این جهان هیچ »است، مانند « است/هست»مخاطب جای خالی را پر میکند؛ رایجترین نمونه، حذف فعل ربطی 

ت[ به این شمع روشنی ]اس»ارزشی مطلق دنیا را القا میکند، یا ( كه قاطعیت و بی47: 4356)اكبری، « ]است[

ده و تر شواسطگی تصویر را تقویت میکند. در توصیفهای تند، حذف دسترده( كه بی46)همان: « كوی تو شاپرک

( 96)همان: « شربت قنده …بالا بلنده …ابرو كمونی»هم فعل ربط و هم نهاد حذف میشود، مانند توالی صفات در 

پیام اصلی را برجسته كرده، هیجان نادهانی شاعر را كه هیجان و ریتم موسیقایی را برجسته میسازد. این ترفند، 

 .ای زنده و نمایشی بدل میکندمنتقل نموده و شعر را به صحنه

 

 وارساختار شمارشی یا فهرست
ها هستند؛ ای از خواستهوار ابزار نحوی كارآمد برای توصیف وضعیتها، شخصیتها، و مجموعهساختارهای فهرست

ز ساخته آمیكردن جزئیات، تصویرِ زنده، پررنگ و داه اغراقبیان مستقیم دارند. با ردیفریشه در دفتار و نیاز به 

میخوام عمارت شیک با فرش »های آرزوهای مادی: میشود؛ اطلاعات فشرده و ریتم خاصی ایجاد میشود. نمونه

یدهد و سبک زنددی داراییهای لوكس را پیوند م« با/و»( كه با حروف ربط 71: 4356)اكبری، « لوكس و آنتیک

( شاعر با ردیف كردن چند 75)همان: « منم دلم اتول میخواد با قصر و پارک عالی»آل را ترسیم میکند. در ایده

كلمه ساده، یک جمله معمولی را به یک تصویر رایایی، پر از حسرت و یک بیانیه اجتماعی درباره فقر و نابرابری 

 .تبدیل كرده است



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 411

 و تکراركاربرد قیدهای تأكید 
اند و از فرهنگ شفاهی و در شعر و دفتار لاتی، قیدهای تأكید و تکرار نه فقط عنصر نحوی بلکه ابزار عاطفی

بازاری سرچشمه میگیرند. این ساختارها شدت، صداقت و فوریت احساس را انتقال میدهند و به زبان لحنی كوچه

كبری، )ا« …دویست تومان والله كمه»هایی چون در نمونه« به خدا»و « والله»نمایشی و كوبنده میبخشند. قسمهای 

خودت »( صداقت و استیصال را تأكید میکنند. عبارت 94)همان: « ساله دخترمسی …به خدا من»( و 94: 4356

رسانی، و حس دردمندانه ( نقش قید معنایی دارد، نه اطلاع75 71)همان: « پولی ملولممیدونی ای خدا از بی

ماشاالله ماشاالله »( یا 71)همان: « هی پول بریزد»ها چون کار میسازد. تکرار كلمات، صوتها و جملهدوینده را آش

« درس درس درس بمن نیگا كنین»: ن.ی.م.( ریتم و هیجان را تقویت میکند. در 4316)پورهاشمی، « ماشاالله

ای قلندر كار دنیائی سراسر »ت در بی« یکسر»و « سراسر»( تکرار، حاصل عطش ارتباط است. قیدهای 94)همان: 

( به یقین فلسفی و دذرا بودن دنیا اشاره دارند. بدین ترتیب، تأكید و تکرار در این سبک، 454)همان: « …بگذرد

 .زبان فرودستان را صادق و پرشور جلوه میدهد

 

 استفاده مکرر از جملات پایه و پیرو )ساختارهای موصولی(
در شعر لاتی، نقش مهمی در غنا و تأثیر معنا دارند و روابط علت و معلولی « كه»جملات پایه و پیرو با حرف ربط 

 «زور و زران غیر ستِبداد نکرددادداهی كه بود آلت دست زر و زور / بهر بی»و روانی را آشکار میکنند. در بیت 

یح میدهد و اعتراض ماهیت ستمگر دادداه را توض« كه بود آلت دست زر و زور»( جمله پیرو 41: 4356)اكبری، 

« ای كه از پشت میزنی خنجر …ای رفیق نارفیق»(. در 641: 4346اجتماعی را منتقل میسازد )انوری و دیوی، 

د شاه …دیدم سزای نیکی خود»: ن.ی.م.( جمله موصولی خیانت را به تصویر زنده بدل میکند. در 4355)سرفراز، 

(، جمله پیرو تجربه شخصی را به حکم اخلاقی پیوند میدهد. 44: 4356)اكبری، « همین كه بینم الحال مانده تک

)سرفراز، همان(، تضاد میان نفرت و وابستگی منعکس « نارو رفیق درمون من بود، كه هنوزم دستشو میبوسه»در 

لحنی تهدیدآمیز و قاطع « …كه …مکن»( ساختار 91: 4356)اكبری، « مکن كاری كه خیطت میکنم»میشود. در 

  .این سبک نحوی، زبان اعتراض مستقیم و احساس انسانی را با ساددی دفتار تلفیق میکندمیآفریند. 

 كاربرد ساختارهای شرطی ساده و عامیانه

اند. دو الگوی اصلی دیده میشود: شرط شرطهای ساده در شعر لاتی بازتاب منطق روزمره و ذهن تقدیردرای مردمی

اند؛ ( شرط و جزا صریح94: 4356)اكبری، « یارم ادر اینجاست، بگین»ر و شرط مبتنی بر تکرار فعل. د« ادر/ار»با 

« كنی چون عنکبوت ار جا به كنج انزوا آن به / كه در طاس عسل جان داده خود را چون مگس بینی»در بیت 

ه آدم د، یغیر این اده دیدی، بدون ناقلا بود / رفیق نبو»پیام اخلاقی و فلسفی دارد. در « ار»( ساختار 457)همان: 

به داوری و هشدار بدل میشود و قطعیت را بیان میکند. « …بدون …اده»(، ساختار 49: 4355)عینی، « سروپا بودبی

( شرط را با ریتم و ایجاز 74: 4356)اكبری، « بچه جونم كاری بکن، شد شد نشد نشد ولش كن»الگوی تکراری 

رش خیالی و پذیحمل میکند. این زبان فشرده، فلسفه بی ، خودِ تکرار معنای شرطی را«ادر»بیان میکند؛ بدون 

 اند.تقدیر را انعکاس میدهد. بدین ترتیب، ساختارهای شرطی لاتی، پیوندهنده منطق دفتار و حس واقعگرایی مردم

 سطح ادبی
ار ی خود بکبازاری، از صنایع ادبی خالی نیست، اما آنها را در راستای جهانبینشعر لاتی با زبان عامیانه و كوچه

 شناختی یا فلسفی دارند، این سبک رویکردیها اهداف زیباییمیگیرد. برخلاف سبکهای كلاسیک فارسی كه آرایه



 415/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

كردن مفاهیم انتزاعی، تشدید عاطفه و رساندن معنا به مخاطبی كه ممکن است سواد عملگرایانه دارد: ملموس

« …صور خیال را از آسمان به زمین میاورد». بقول فتوحی آكادمیک نداشته باشد. هدف، تأثیر آنی و بیواسطه است

های مردم وام درفته و به اصالت و نفوذ (، در نتیجه تصاویر از واقعیتهای روزمره و دغدغه499: 4344)فتوحی، 

 .كلام میافزاید

 صور خیال
برده و به آن جنبه هنری و صور خیال مجموعه ابزارهای زبانی است كه شاعر با آن زبان را از كاربرد عادی فراتر 

 «مایه شعر»و « عنصر اصلی هر هنر»آن را « صور خیال در شعر فارسی»عاطفی میبخشد. شفیعی كدكنی در 

(. عناصر اصلی آن: 3، 44: 4341میداند و هردونه تصرف شاعرانه در زبان را شامل آن میداند )شفیعی كدكنی، 

ی خلاق میان دو پدیده میسازند؛ تشبیه با ادات، مقایسه آشکار است، تشبیه، استعاره، مجاز و كنایه، هركدام پیوند

پنداری بدل میکند. شمیسا آن را روشی برای ایراد معنا به طرق مختلف و افزودن استعاره این مقایسه را به همذات

ره تکیه كرده و (. در شعر لاتی، این ابزارها بر عناصر ملموس و روزم14، 37: 4399وضوح و ایجاز میداند )شمیسا، 

 .آمیز و عاطفی میسازندزبان را نمایشی، اغراق

 الف( تشبیه
دیری مستقیم با مخاطب فرودست شهری است. هدف، در شعر لاتی، تشبیه اساس بیان تصویری و ارتباط

های سبک رسمی است. غالب تشبیهات سازی مفاهیم انتزاعی و انتقال سریع معنا با پرهیز از پیچیددیملموس

ها از عناصر بهبه، وجه شبه، ادات( حضور دارند و مشبهّاند و هر چهار ركن تشبیه )مشبّه، مشبّهصل حسیمف

برای تثبیت شباهت كاربرد دارند؛ « چون»و « مثال»، «مثل»ادراک با حواس پنجگانه انتخاب میشوند. ادات قابل

من حسن فرفره هستم، مثل فرفره »( یا 454: 4356)اكبری، « این دو روز عمر مثل باد صرصر بگذرد»مانند 

(. تشبیه حسی به حسی، مفاهیم انتزاعی چون غم یا دذر عمر را به امور روزمره پیوند میدهد؛ 91)همان: « هستم

(، فراوانی پول به 434)همان: « لیمو عمانی»(، ترشرویی معشوق به 434)همان: « زعفران»زردی چهره عاشق به 

براهنی « شعر اشیاء»(. رویکرد 71)همان: « موش در اشرفی»زوی غلتیدن در ثروت به (، و آر71)همان: « ریگ»

 ها مشهود است.( در این انتخاب675: 4374)

سیل »(، 91)همان: « ریسمان عقل»تشبیه بلیغ، با حذف ادات و وجه شبه، بیان قاطع و فشرده ایجاد میکند؛ مانند 

(. تشبیه مضمر نیز حضور دارد، مثل نسبت دادن 95)همان: « چغندرقیمت او دردیده نرخ »( یا 44)همان: « اشک

)ناشناس(. در مجموع، تشبیه در شعر لاتی ی « …ژیان! عشقت مرا بیچاره بنمود»وفا در صفات ژیان به معشوق بی

 بازار چه مفصل، چه بلیغ و چه مضمر ی ابزاری كارآمد برای فرود آوردن معنا به جهان واقعی، با زبانی كه كوچه و

 درنگ میفهمند، است.بی

 ب( استعاره

سازی معنا و القای سریع تصویر است. با حذف مشبه و استعاره در شعر لاتی بویژه مصرّحه ابزار اصلی فشرده

ای پدید میآید، همخوان با ماهیت عملگرای این سبک. پردهبه، زبان قاطع و بیجایگزینی مستقیم آن با مشبه

واسطه صفات (، كه بی46)همان: « طره آن سرو نازم»( یا 75: 4356)اكبری، « ر ما نظر ندارهآن پری ب»ها: نمونه

برای چشم « جام جم»(، 46)همان: « قمار عشق»های استعاری چون كنند. اضافهزیبایی و طنازی را منتقل می

اند. در حکمت نیز رایج( 437اثر در عشق )همان: برای عقل بی« كتاب دانش دنیا»( و 44انگیز )همان: فتنه



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 414

(، تصویری خشن و 49-47در باطن معرفی میشود )همان: « عجوزه»در ظاهر و « عروس»پرده اجتماعی، دنیا بی

 بدبینانه كه زهد و اعتراض اجتماعی را بیان میکند.

ن قفل واز ك»به به مشبه نسبت داده میشوند؛ مانند استعاره مکنیه جایگاهی فرعی دارد و معمولاً ویژدیهای مشبه

مات رخسارت شدم ای شهسوار »(. در 41)همان: « دادداهی كه بود آلت دست زر و زور»( یا 91)همان: « كلیته

ای استعاری، (، معشوق شهسوار میدان عشق و شاعر مهره مات شده است. داه شبکه46)همان: « ملک شطرنج

اد انسان دربند، قفس نماد جامعه یا زندان، و صیاد (، مرغ نم43)همان: « مرغ درفتار»تمثیل اجتماعی میسازد؛ در 

 نماد قدرت سركوبگر است.

غلبه استعاره مصرّحه ناشی از قدرت آن در تأثیر فوری و خلق تصاویر آشنا برای مخاطب است؛ در این بستر، 

آن اصالت  استعاره سازوكار ارتباطی نیرومندی است كه مفاهیم انتزاعی را به جهان ملموس فرود میآورد و به

 میبخشد.

 ج( كنایه
های بیانی است كه بر استفاده از معنای ظاهری برای كنایه در شعر لاتی یکی از كارآمدترین و ظریفترین آرایه

رساندن مفهوم دورتر تکیه دارد و نقشی كلیدی در بیان تلویحی و عاطفی مفاهیم اجتماعی و فردی ایفا میکند. 

های زیسته فقر، ناكامی، عشق و ستیز را همزمان حمل میکند و از دل تجربه این آرایه، هویت و نقد اجتماعی

 های قریب و تمثیلی بردرفته از زبان كوچه و بازار است.اجتماعی برمیخیزد. شکل غالب، كنایه

ا ( كه ظاهرش به غذ75: 4356)اكبری، « دلش كبابه»در بیان حالات درونی، كنایه كاركرد تصویردرانه دارد؛ مانند 

( كه نهایت فشار 44)همان: « جانم به لب رسید»اش اوج سوز عشق و اندوه است، یا اشاره دارد، اما معنای كنایی

 ( كنایه از ناسپاسی است.44)همان: « نمکدست من از چیست بی»و ستوه را القا میکند. تعبیر 

رونقی معیشت، ( بی75)همان: « كسادهبازار او »های اقتصادی و بازاری تضاد طبقاتی را ملموس میسازند؛ كنایه

)همان: « قیمت او دردیده نرخ چغندر»( نماد فقر و ثروت، و 454)همان: « كیف پر زر»در برابر « دست خالی»

 آمیز را بازتاب میدهد.( نیز نگاه سنتی تبعیض95)همان: « دختر ترشیده»( تحقیر اجتماعی. 95

( 91)همان: « زود غلاف كن»( فریب، 77)همان: « سر كردیبهدست» در رفتار اجتماعی، كنایه جنبه كنشی دارد؛

 ( تهدید به رسوایی.91)همان: « خیط كردن»نشینی، و فرمان عقب

ای برای بازتاب غم، خشم و نگاه فرودستان است كه شعر را واسطهدر نتیجه، كنایه در شعر لاتی زبان ساده و بی

 زنده و نافذ میسازد.

 د( مجاز
عنای ای در غیر مكاردیری واژهاز اركان اصلی صور خیال و ابزار فشرددی در بیان شعری است؛ شاعر با به مجاز یکی

: 4341؛ شفیعی كدكنی، 445: 4399ای غیر از مشابهت، دلالتهای تازه میسازد )شمیسا، اصلی، اما بر پایه رابطه

ها مجاز جزء به كل و ظرف به مظروف هستند دونه (. در شعر لاتی، كه زبانی عملگرا و عینی دارد، رایجترین74-71

 و با روح واقعگرایانه این شعر همخوانی دارند.

كار میرود. در مجاز جزء به كل، ذكر عضوی از بدن یا شیء محسوس، به معنای كلیت وجود یا مفهومی عام به

(، دل مجاز از كل وجود عاشق 71 :4356)اكبری، « درد این دل را دوا كن»هاست؛ در از پرتکرارترین نمونه« دل»

( جایگزین كل دارایی است. در دفتار طنزآمیز 75)همان: « نصیب جیب ما كن»در « جیب»و تمامی رنج اوست. 



 417/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

« نان»هستند. همچنین « پاچهكله»مجاز از غذای « پاچه»و « كله»(، 95)همان: « …پاچه داری …آغلام كله داری»

 (، مجاز از كل معاش و روزی است.446: )همان« شب بود سیرابی و نانم»در 

( نماد شراب یا 44)همان: « جام»كار میرود؛ در مجاز ظرف و مظروف، واژه ظرف برای اشاره به محتوایش به

شده دارد. مجاز سببیه و مسببیه نیز حاضر است؛ اشاره به غذای پخته« پای دیگ سیرابی»در « دیگ»نوشیدنی و 

( دلالت بر اثر آن، 44)همان: « باده»رنج و در معنای مجازی خودِ رنج و فقر است؛ ( علت 75)همان: « خون جگر»

 یعنی مستی و فراموشی دارد.

این شواهد نشان میدهد مجاز در شعر لاتی برخاسته از زبان عامیانه و تجربه زیسته مردم كوچه و بازار است. این 

واسطه، تصویری، فشرده و در عین است كه امکان بیان بی وار در زبان لاتیآرایه نه تزئینی بلکه ساختاری اندام

اندازی ملموس و زنده از جهان اجتماعی و عاطفی طبقه فرودست حال ژرف را به شاعر میدهد و با قدرت معنا، چشم

 خلق میکند.

 بدیع
أثیر عاطفی و ت شناسی پیچیده باشند، در خدمت افزایشصنایع بدیعی در شعر لاتی، بیش از آنکه به دنبال زیبایی

تقویت موسیقی كلام بکار میروند. این صنایع به دوینده كمک میکنند تا بر مفاهیم كلیدی تأكید كند، ساختار 

دوقطبی جهان خود را به نمایش بگذارد و كلام خود را در ذهن شنونده حک كند. در ذیل مهمترین صنایع بدیعی 

 :بکار رفته در شعر لاتی بررسی و تحلیل میشود

 لف( تکرارا

آرایه تکرار در شعر لاتی ساختاری موسیقایی و تأكیدی میآفریند كه هم از زبان دفتار مردمی سرچشمه میگیرد و 

ه كه معمولاً نشان« باریکلا»با خواننددی پریوش، واژه « كشنفس»هم هیجان و طعنه را منتقل میکند. در ترانه 

و حس استهزا و سردردانی عاشق را برمیانگیزد )پورهاشمی،  ستایش است، در بافتی كنایی معنای وارونه میابد

قیدی ، تکرار عبارت عنوانی، ضرباهنگی شعاردونه و فلسفه بی«شد شد نشد نشد ولش كن»: ن.ی.م.(. در 4316

(، حس 91)همان: « پاره پاره»(. تکرار واژدان برای نمایش پریشانی ذهن مانند 74: 4356را القا میکند )اكبری، 

دذاری زنی و ارزش( شور صحنه چانه94)همان: « والله كمه»تگی درونی را مجسم میسازد؛ و عبارت مکرر دسیخ

، لحن ناز و امتناع با موسیقی درونی آمیخته است )همان: «نمیخوام»زنانه را میافزاید. در دفتارهای عاشقانه مانند 

« دو بار پریدی موتوری / آخر میافتی موتوری!یه بار پریدی موتوری / »ای در پرده(. همچنین ساختار سه94

دونه تکرار، افزون بر بعد آوایی، حامل طعنه، هیجان، )ناشناس( تکرار خطا را به قانون سرنوشت بدل میکند. بدین

 بخشی به ریتم مردمی، نقش هویتی ایفا میکند.و بازتاب فرهنگ دفتاری فرودستان است و در شکل

 ب( تضاد 

تضاد در شعر لاتی فراتر از تقابل واژدان، راهی برای تصویر كشمکش اجتماعی و روانی است. تقابل فقر و غنا چون 

( تضاد میان واقعیت تلخ و آرزوی ناتمام را برجسته میکند. 71: 4356)اكبری، « اشرفی»در برابر رایای « پولیبی»

(، طنز تلخی از 77)همان: «( حیرون»در برابر « كشدارهق)»، تضاد میان قلدری و حیرانی عاشقانه «كشنفس»در 

: )همان« چقدر شیرین و ترشی»درمانددی قهرمان را میسازد. داه تقابلها در چهره پارادوكس ظاهر میشوند؛ مانند 

( 44)همان: « سزای نیکی، بدی»( كه دودانگی معشوق را بازتاب میدهد. در غزلها نیز جایگاه اخلاقی دارند؛ در 91

ایان جا میشود، خیانت را نمكه نقشهایشان جابه« خصم»و « رفیق»تضاد ارزشی به تلخی فلسفی میانجامد. واژدان 

تنگ را مینمایاند. كشاكش میان ( عمق رنج دل43)همان: « صیاد»و « دوست»تقابل « كنج قفس»میسازند، و در 



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 419

با  رفتن»طنزی اجتماعی میسازد؛ چنانکه  هم بیانگر تضاد آزادی و اسارت است. داه نیز« قفس»و « فصل دل»

ترتیب، تضاد در شعر لاتی (، حركت را به عجز بدل میکند. بدین45: 4345)روحانی، « اتول بود باعث كوری و شلی

 های رنج و رایا، عشق و استیصال، و اجتماع پرتناقض فرودستان میآفریند.تصویری زنده از دودانه

  ج( تلمیح

ای معنایی میبخشد. در بیت پلی میان فرهنگ فرهیخته و زبان مردم است و به كلام لایه تلمیح در شعر لاتی،

(، اشاره به 41: 4356)اكبری، « كلک شورش بدل خصم چنان كار كند / كه بدان كوه دران تیشه فرهاد نکرد»

ا، چون بر تو محمودی رخ نپیچم دلرب»ای، قدرت نیرنگ را فراتر از نیروی عشق نشان میدهد. در اسطوره« فرهاد»

نماد وفاداری مطلق است. شاعر داه از تلمیح دینی با لحنی طنزآمیز « محمود و ایاز»(، یاد رابطه 46)همان: « ایازم

( به دعایی بدل 46)همان: « آیه امن بجیب ای شوخ كردم ورد خود را»در بیت « امن یجیب»بهره میگیرد؛ آیه 

یوند شورانگیز میان آیین و عشق، تقدس را وارد زیست عامیانه میکند. میشود برای نجات از خطر عشق. این پ

)همان( یادآور « برد تبخال لبت ایمان و دین و پنج حسم»در بیت « بردن دین و ایمان در قمار عشق»مضمون 

باسی اقت «لوطی! با ما به از این باش كه با خلق جهانی»تر، مصرع ای عامیانهاست. در نمونه« یوسف و زلیخا»قصه 

، دونهمعنا را از ملکوت به جهان لاتی میکشاند. بدین« لوطی!»( است كه خطاب 45: غزل 4394طنزآمیز از حافظ )

 تلمیح در شعر لاتی نشانه آشنایی شاعر با میراث ادبی و تلاش برای بومیسازی آن در زبان مردم كوچه است.

 د( حسن تعلیل 

طبعی دارد. شاعر برای رویدادهای عادی دلیلی یشی از تخیل و شوخای نمادر شعر لاتی جنبه« حسن تعلیل»

در حیرتم كه دست من از چیست بی نمک / دوئی بخلق قلب بسود دست »كه در بیت زیباشناختی میتراشد؛ چنان

« محکِ»دست، نه از ناسپاسی مردم، بلکه از تبدیل شدن آن به « نمکیبی»(، 44: 4356)اكبری، « من محک

ز هشیاران عالم هر كه را دیدم غمی دارد / بزن بر طبل بیعاری كه آن هم »گران دانسته میشود. در صداقت دی

عمری دذشت و حاصل آن »(، علت غم، هشیاری تصویر میشود و نه نداشتن لذت. در 436)همان: « عالمی دارد

ختی نیز با طنزی زمینی در (، غم نتیجه محتوم تقدیر معرفی میشود. حتی مفهوم خوشب45)همان: « غیر غم نبود

( به منطق 446)همان: « پزی / بنده فردا ظهر مهمانم چه غم دارم ددربخت خوش اینجاست زیرا دكه دیزی»بیت 

ی دونه، حسن تعلیل در شعر لاتی ابزاركارناوالی فروكاسته میشود؛ خوشبختی برابر است با یک وعده شام. بدین

، انگیز كه زنددی فرودست را شاعرانه معنا میکند )هماییآفرینش علتهایی خیالاثركردن واقعیت تلخ و است برای بی

4399 :674.) 

 ه( اغراق 

نمایی برای تأكید بر عشق، فقر و غرور بهره میگیرد اغراق در شعر لاتی ساختی نمایشی و پرشور دارد و از بزرگ

(، خال معشوق در حد 46: 4356)اكبری،  «برد تبخال لبت ایمان و دین و پنج حسم»(. در 674: 4399)همایی، 

« هزار فورد و شورلت فدای هر قدمت»نیرویی ماورایی جلوه میکند كه عقل و ایمان را میرباید. این مبالغه در 

( شکلی مادی میابد؛ فدا كردن هزار خودرو برای هر دام، اوج دلداددی را مینمایاند. داه اغراق برای 435)همان: 

ای تبدیل ( دل به پرنده71)همان: « مرگ خودت پر میزنه دلم واسه دو میلیون»است؛ در نمایش تمنای مالی 

 ،(ناشناس) «…در بیابانها ادر صد سال سردردان شوم»تابی میکند. نمونه دیگر، بیت میشود كه در قفس فقر بی

 چکیده لاتی شعر در اغراق ترتیب،بدین. میکند تصویر قهرمانانه ایمبالغه با را نفس عزت برای آسایش فداكردن



 414/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

د عظمت روحی خود را در برابر واقعیت میتوانن دفتار در افراط طریق از تنها كه است مردمی غرور و فقر شور،

 فرودستِ زنددی حفظ كنند.

 و( طنز 

ای شییرایط سییخت نامناسییب بیشییتر جلوه كند، ابزار طنز نقش مهمتری ایفا میکند. از اینرو    هرچه در جامعه»

صلاحگری             شری، به طنز كاركرد اعتراض و ا شتباهات ب ساد اداری و ا ضعفهای اخلاقی، ف سامانیهای جامعه،  ناب

 (. 43: 4344)رجب نواز بیجارپس و همکاران، « میدهند

ای برای نقد اجتماعی و دفاع از كرامت فرودستان است. این طنز غالباً تلخ، و آمیخته به وهطنز در شعر لاتی شی

آمیز تجلی آرزوهای رایاهای اغراق»(، 641: 4394دفته ذوالفقاری )كه بهاغراق در رایاهای ناممکن است. چنان

مثیل این شکاف طبقاتی است. ( ت71: 4356آرزوی جگركی برای غلتیدن در اشرفیها )اكبری، «. اندشدهسركوب

سیمام قاطی شده »با بیت « حسن فرفره»طنز روحوضی و رندی مردمی، هنجارها را واژدون میسازد؛ شخصیت 

دخترهای ترشیده شهر »ای از لاتی ناتوان و كمیک است. در شعر (، نمونه91)همان: « ریسمون عقلم پاره پاره

( طنز 15: 4377ی طنز اجتماعی را میافزاید. یدالله بهمنی مطلق )تلخ« نرخ چغندر»(، تشبیه 95)همان: « تهرون

ی كه اتومبیل را معشوق« ژیان عشقت مرا بیچاره بنمود»این ادبیات را واكنش سنت به تجدد میداند؛ مانند بیت 

 داز»( ساختار كنایی زبان فارسی را ریشه حکمت طنز میخواند؛ عبارت 6/4711: ج4391خیانتکار میسازد. انوری )

ای مرامی میشود: مصداقی از این حکمت است. در پایان، طنز بیانیه« دادن نشد مردی، عشق آن است كه بردردی

)ناشناس(. چنین طنزی، در عین « نمیخوام شمع باشم دخترا فوتم كنن / میخوام سیگار باشم لوطیا دودم كنن»

 داری، دفاعی شاعرانه از هویت و رفاقت لاتی است.خنده

 ریسطح فک
های ساده، احساسی و پرخاشگرانه است، اما تحلیل محتوایی نشان میدهد ای از ترانهشعر لاتی در ظاهر مجموعه

ای است. این رویکرد نه صرفاً بازتاب احساسات فرهنگ حاشیهبینی منسجم و كارآمد یک خردهكه حامل جهان

ا، ترسها، ارزشها و راهبردهای بقای بخشی از است كه آرزوه« سند فرهنگی زنده»و « كنش اجتماعی»فردی، بلکه 

 ای پرتلاطم روایت میکند. جامعه ایران را در دوره

 

 غیرتیمردی و غیرت در برابر نامردی و بی

محور اخلاق و هویت است و فراتر از جنسیت، یک مرامنامه « مردانگی»یا « مردی»در نظام ارزشی شعر لاتی، 

 طلبی، یاری ضعیفان و پایبندیمفهوم با ویژدیهایی چون شجاعت، وفاداری، حقكامل رفتاری محسوب میشود. این 

شکنی، دورویی و ستم به قرار دارد كه نماد خیانت، پیمان« نامردی»به قول و قرار تعریف میگردد. در برابر آن، 

 روشنی بازتاب دارد.ناتوانان است. این دودانه در اشعار این سبک به

است كه مخاطب را به انتخاب هوشمندانه رفیق وفادار و « واسه كسی بمیر كه برات تب بکنه»نمونه بارز، ترانه 

وفا رو صفتیش كار بده دستت برسه / یار بیكه یه روزی بی»دعوت میکند: « هر كس و ناكس»پرهیز از اعتماد به 

وان بعن« خنجر از پشت زدن»جا )ناشناس(. در این« باید از ریشه سوزوند / یا كه خنجر زد و اونو به خونش نشوند

 اوج نامردی و دناه نابخشودنی طرح میشود.

در سینمای دوره مذكور را « مخملیجاهل كلاه»این نگاه با تحلیل حمیدرضا صدر همخوانی دارد؛ او شخصیت 

. شعر (445: 4394جا به زن فریبکار یا نارفیق سقوط میکند )صدر، سبب اعتماد بیقهرمانی میداند كه اغلب به



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 455

ناپذیر مردانگی لاتی نیز همان هشدار را در قالب موسیقی و زبان كوچه تکرار كرده و هشیاری را بخش جدایی

 وفایی و خیانت آماده باشد و ارزشهای فتوت را پاس بدارد.معرفی میکند، تا مخاطب در برابر بی

 

 رفاقت و وفاداری در برابر خیانت و نارفیقی

بینی است. در دنیایی كه فرد از سوی ساختارهای رسمی )قانون، ونهای اصلی این جهانیکی دیگر از ست« رفاقت»

عدالتی میکند، پیوندهای غیررسمی و مبتنی بر اعتماد، به پناهگاهی امن تبدیل دولت( احساس بیگانگی و بی

قابل، میکند. در م میشود. رفیق واقعی، كسی است كه در سختیها كنار فرد میایستد و منافع خود را فدای دیگری

تر كسی است كه این اعتماد را زیر پا میگذارد. تلخی خیانت از سوی دوست، در این اشعار به مراتب دزنده« نارفیق»

 از دشمنی دشمن است:

 (.44: 4356)اكبری، « ام كند / اندر عوض، رفیق منش میکند كمکدر خصم قصد رنج دل خسته»

ی را ایفا نقش« رفیق»ونی كامل نظام ارزشی را به تصویر میکشد؛ جایی كه دهنده، واژداین بیت به شکلی تکان

رون ثباتی و غیرقابل اعتماد بودن دنیای بیانتظار میرود. این تأكید بر وفاداری، پاسخی به بی« خصم»میکند كه از 

 است و تلاشی برای ساختن یک حلقه امن از روابط انسانی قابل اتکا.

 

 و بخت بدشکایت از فلک، زمانه 

نخستین واكنش فرد در برابر ناملایمات، اعتراض و شکایت است. در شعر لاتی، این شکایت متوجه یک نیروی 

میشود  رحم تصویرمیشود. این نیرو بعنوان عاملی كور و بی« تقدیر»یا « روزدار»، «فلک»انتزاعی و قدرتمند بنام 

اطن فریبکار با ب« عروس»رقم میزند. دنیا بعنوان یک كه سرنوشت انسانها را بدون توجه به شایستگیهایشان 

 )پیرزن زشت( توصیف میشود:« عجوز»

در از بهر خویش / این عجوزه بکسی هیچ ظاهر دنیا عروس و باطنش باشد عجوز / دل مبند بر این عروس حیله»

 (.49-47: 4356)اكبری، « ندارد سر خویش

ازه میدهد تا ناكامیهای خود را به یک عامل بیرونی و غیرقابل كنترل بخشی به دنیا و تقدیر، به فرد اجاین شخصیت

 نسبت دهد و بار مسئولیت و احساس دناه را از دوش خود بردارد.

 

 «شد، شد؛ نشد، نشد؛ ولش كن»پذیرش سرنوشت و شعار 

ه شده و تنتیجه، رسیدن به مرحله تسلیم و پذیرش است. ادر سرنوشت از پیش نوشپیامد منطقی شکایتهای بی

شد، »ثمر است، پافشاری بر تغییر آن كاری عبث خواهد بود. این نگرش در شعار كلیدی فرهنگ لاتی، تلاشها بی

صاره دری است، در واقع عقیدی و لاابالی، تبلور میابد. این عبارت، كه در ظاهر نشانه بی«شد؛ نشد، نشد؛ ولش كن

بچه جونم كاری بکن شد شد نشد نشد ولش كن / »اطفی است: جویی در انرژی عیک استراتژی بقا و نوعی صرفه

 (.74: 4356)اكبری، « فکر وفاداری بکن شد شد نشد نشد ولش كن

دافی دذاری روانی بر اهتفاوتی، انتخابی آداهانه برای جلودیری از فرسوددی روانی است. فرد بجای سرمایهاین بی

دستی برای تحمل وضع موجود و لذت بردن از شادیهای كوچک و دمنیافتنی به نظر میرسند، انرژی خود را كه دست

 ذخیره میکند.

 



 454/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

 به مثابه انتخاب فلسفی« عاریبی»و « دیوانگی»ستایش 
وقتی فرد احساس میکند در دام یک سیستم غیرقابل تغییر درفتار شده، تنها راه رهایی را در شورش علیه خودِ 

« طاغی انسان»در فلسفه آلبر كامو در كتاب « طغیان»ا میتوان با مفهوم میبیند. این نگاه ر« عقلانیت»و « نظم»

(. 4374مقایسه كرد كه معتقد است انسان در مواجهه با پوچی، با طغیان كردن به زنددی خود معنا میدهد )كامو، 

 انتخاببیان میکند. این دیوانگی، یک « عاریبی»و « دیوانگی»شعر لاتی، این طغیان را در قالب دعوت به 

هوشمندانه برای زیستن در حاشیه سیستمی است كه فرد آن را به رسمیت نمیشناسد. این رویکرد با تحلیل میشل 

نیز همخوانی دارد، جایی كه جنون بعنوان صدای طردشده اما انتقادی در برابر نظم عقلانی « تاریخ جنون»فوكو در 

ز »نامه كامل در این زمینه است: با اجرای ایرج، یک مرام« رتقدی»(. ترانه معروف 4397حاكم قرار میگیرد )فوكو، 

 (.436: 4356)اكبری، « عاری كه آن هم عالمی داردهشیاران عالم هر كه را دیدم غمی دارد / بزن بر طبل بی

كه یک صفت منفی در اخلاق رسمی است، به یک فضیلت و ابزاری برای رهایی از غم تبدیل « عاریبی»در اینجا، 

 سازی ارزشها، اوج طغیان علیه هنجارهای مسلط اجتماعی است.ود. این واژدونمیش

 

 «بالاشهر»و « شهرپایین»تقابل 
است. این  4355و  4315های شعر لاتی، سند شنیداری شکاف عمیق طبقاتی و نابرابریهای اقتصادی در ایران دهه

با خشمی آمیخته به طنز و « بالاشهریها»جمل و رفاه ارائه میدهند كه در آن، ت« از پایین به بالا»شعرها روایتی 

، در جزئیات زنددی روزمره و در برخوردهای كلامی «بالاشهر»و « شهرپایین»تحقیر نگریسته میشود. این تقابل 

 به نمایش درمیآید. برای مثال، در دفتگوی میان شاطر و مشتری مرفه، تنش طبقاتی آشکار است:

خانم خود تو  …شاطر باشی شاطر باشی نون منو خمیر نده / ادر تو نون میخوای خانم وعده شود به دیر نده/ »

 (.95: 4356)اكبری، « لوس نکن

خود،  «لوس كردن»با « خانم»است، در حالی كه « كار»نماینده طبقه كاردر و تأكید او بر « شاطر»در این دفتگو، 

ی میکند. این تضاد كلامی، بازتابی از شکاف عمیق در تجربیات زیسته دو طبقه بینی متفاوتی را نماینددجهان

 «:كیجگر»است. داهی این تقابل در قالب حسرت از دستیابی به سبک زنددی مدرن بیان میشود، مانند ترانه 

 (.71 :4356)اكبری, « میخوام عمارت شیک با فرش لوكس و آنتیک/ هر جمعه با نگارم پاشم برم به پیک نیک»

توسط یک دوینده عامی، همزمان هم حسرت و هم بیگانگی « نیکپیک»و « لوكس»استفاده از واژدان فرنگی مانند 

او با این سبک زنددی را نشان میدهد و شکاف فرهنگی را كه آبراهامیان به آن اشاره كرده، به تصویر میکشد 

 (.143: 4377)آبراهامیان، 

 

 نقد نظام قضایی و اقتصادی
صریحترین شکل خود، شعر لاتی به نقد مستقیم ساختارهای قدرت میپردازد. نظام قضایی بعنوان ابزاری در در 

 دست ثروتمندان و قدرتمندان تصویر میشود كه برای فرودستان هیچ عدالتی به ارمغان نمیآورد:

 (.41: 4356، )اكبری« قاضی شهر چو دانست كه بی زور و زرم / دوش بر حرف حتی ناله و فریاد نکرد»

این بیت، اوج آداهی طبقاتی در این ادبیات است؛ جایی كه درد فردی به یک تحلیل ساختاری از فساد سیستمی 

ر است كه د« انتقام»و « خواهی فردیعدالت»در همان رسمی، توجیه« عدالت»ارتقا میابد. این نگاه بدبینانه به 

اقتصادی نیز به صراحت بیان میشود. یحیی عینی در كتاب سینمای آن دوره نیز به وفور دیده میشود. فشار 



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 456

ین از ا»هایی از این دست اشاره میکند كه در آن بقال از دادن جنس نسیه امتناع میکند، زیرا به نمونه« زارلاله»

 (.474: 4341)عینی, « پولا جونم به لب رسیدهبی

 

 گیرینتیجه
ای ( نشان میدهد كه این جریان، فراتر از مجموعه4357-4355شناسانه شعر لاتی در دوره معاصر )تحلیل سبک

های عامیانه، یک نظام ادبی منسجم و كارآمد با كاركردهای اجتماعی مشخص است. این سبک، در تمام از سروده

مقاومت  بخشی،سطوح خود، آداهانه در تقابل با دفتمان رسمی و فرهنگ مسلط قرار میگیرد و به ابزاری برای هویت

 بینی طبقات فرودست شهری بدل میشود.رهنگی و بیان جهانف

در سطح زبانی، دریز از زبان فاخر و مدرسی و پناه بردن به واژدان، اصطلاحات و نحو دفتاری كوچه و بازار، یک 

لاقی سازی اخكنش اعتراضی برای مشروعیت بخشیدن به زبان و تجربه زیسته حاشیه است. این زبان با قطبی

ریزی میکند. در سطح ساختاری و موسیقایی، فرهنگ را پیرد، رفیق/نارفیق( چارچوب ارزشی این خرده)مرد/نام

بازآفرینی قالبهای كلاسیک برای مضامین زمینی و اجتماعی، و تکیه بر عناصر اجرایی مانند ردیف و تکرار، شعر را 

 یت ماندداری در حافظه شفاهی را دارد.از یک اثر نوشتاری به یک كنش شنیداری و جمعی تبدیل میکند كه قابل

فاهیم سازی مدر سطح ادبی، صور خیال و صنایع بدیع نه برای تزئین، بلکه بعنوان ابزاری كاربردی برای ملموس

، كلام را های رایجهای عینی و كنایههای حسی، استعارهعدالتی، فقر و خیانت بکار میروند. تشبیهانتزاعی مانند بی

های سبکی در خدمت ساخت یک سطح فکری منسجم قرار فهم میسازند. سرانجام، تمام این لایهنافذ و قابل

ای مبتنی بر تقدیردرایی بعنوان فلسفه بقا، آداهی طبقاتی در نقد ساختارهای قدرت، و اتکا به بینیمیگیرند: جهان

 مرام فتوت و جوانمردی بعنوان ستون اخلاقی.

است كه در آن هر انتخاب زبانی، ساختاری و بلاغی، در خدمت بیان « قاومتسبک م»در نهایت، شعر لاتی یک 

در برابر روایتهای كلان مدرنیته ایرانی قرار دارد. این اشعار سندی حیاتی برای درک « دیگری»شده صدای سركوب

 ای هستند كه صدایشان از تاریخ رسمی حذف شده است.تنشهای اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی دوره

 

 مشاركت نویسندگان

استخراج شده  آزاد اسلامی واحد اراکدكتری زبان و ادبیات فارسی مصوبّ در دانشگاه  ۀاین مقاله از رسالج دور

قای آاند. راهنمایی این رساله را برعهده داشته و طراح اصلی این مطالعه بوده محسن ایزدیاراست. جناب آقای دكتر 

قای دكتر آاند. ها و تنظیم متن نهایی نقش داشتهاین رساله در دردآوری داده بعنوان پژوهشگر سعید بیات شهبازی

ها و راهنماییهای به عنوان استادان مشاور در تجزیه و تحلیل داده فاطمه قهرمانیو سركار خانم دكتر  علی اسکندری

ر ركت هر چهار پژوهشگدر نهایت تحلیل محتوای مقاله حاصل تلاش و مشااند. تخصصی این پژوهش مشاركت داشته

 بوده است.

 

 تشکر و قدردانی
د آزاد اسلامی واحنویسنددان مراتب تشکر و قدردانی خود را از مدیر دروه رشتج  زبان و ادبیات فارسی دانشگاه 

 شناسی نظم و نثر فارسی )بهار ادب( اعلام مینمایند.و اعضای هیأت تحریریج نشریه وزین سبک اراک

 



 453/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

 تعارض منافع
نویسنددان این مقاله دواهی مینمایند كه این اثر در هیچ نشریج داخلی و خارجی به چاپ نرسیده و حاصل 

فعالیتهای پژوهشی تمامی نویسنددان است و ایشان نسبت به انتشار آن آداهی و رضایت دارند. در این تحقیق 

رت نگرفته است. مسئولیت دزارش كلیج قوانین و مقررات اخلاقی رعایت شده و هیچ تخلف و تقلبی در آن صو

نویسندۀ مسئول است و ایشان مسئولیت كلیج موارد ذكر  ۀتعارض احتمالی منافع و حامیان مالی پژوهش بر عهد

 شده را بر عهده میگیرند.

 
REFERENCES 
The Holy Quran. 

Abrahamian, Ervand. (1998). Iran Between Two Revolutions. (A. Golmohammadi & 

M. I. Fattahi Valilayi, Trans.). Tehran: Ney. 

Ajand, Yaqub. (2007). Modern Iranian Literature (From the Constitutional 

Revolution to the Islamic Revolution). Tehran: SAMT. 

Ajand, Yaqub. (2003). Folk and Ru-Howzi Performances. Tehran: Qatreh. 

Scott, James C. (2019). The Art of Resistance of the Subalterns: Hidden Narratives. 

(S. Qandahari, Trans.). Tehran: Qoqnūs. 

Akbari, Ali Akbar. (1973). Lumpenism. Tehran: Sepehr. 

Anvari, Hasan. (2005). Farhang-e Kenāyāt-e Sokhan (A Dictionary of Allusions in 

Speech). Tehran: Sokhan Publications. 

Anvari, Hasan, & Ahmadi Givi, Hasan. (2013). Persian Grammar (1). Tehran: 

Fatemi. 

Baraheni, Reza. (1992). Telā dar Mes (Gold in Copper). Tehran: Zaryab. 

Hafez, Shams-ud-Din Mohammad. (2007). Divan of Khwaja Shams-ud-Din 

Mohammad Hafez Shirazi. (M. Qazvini & Q. Ghani, Eds.). Tehran: Zavvar. 

Heydari, Morteza. (2020). The Quatrain: From Yesterday to Today. Tehran: Elmi va 

Farhangi. 

Khodabakhsh, Bahman. (2016). Kucheh-Bazari Songs: A Socio-Cultural Semiology. 

Tehran: Āron. 

Zolfaghari, Hasan. (2007). Iranian Folk Literature. Tehran: Cheshmeh. 

Sepanlou, Mohammad-Ali. (1990). Pioneering Writers of Iran. Tehran: Negah. 

Sahabi, Mehdi. (2008). Kolāh Makhmali-hā: An Introduction to the Social History 

of Lāts and Lutis of Iran. Tehran: Markaz. 

Shamloo, Ahmad. (1998). Ketāb-e Kucheh (The Book of the Alley). Tehran: Maziar. 

Shafiei Kadkani, Mohammad-Reza. (2015). Images of Imagination in Persian 

Poetry (4th ed.). Tehran: Agah. 



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 451

Shafiei Kadkani, Mohammad-Reza. (2011). With a Lamp and a Mirror: In Search of 

the Roots of Transformation in Contemporary Iranian Poetry. Tehran: 

Sokhan. 

Shafiei Kadkani, Mohammad-Reza. (2024). The Music of Poetry. Tehran: Sokhan. 

Shamisa, Sirus. (2009). Bayān va Ma’āni (Rhetoric and Semantics) (6th ed.). 

Tehran: Mitra. 

Shamisa, Sirus. (2007). Stylistics of Poetry. Tehran: Mitra. 

Sadr, Hamidreza. (2002). History of Iranian Cinema. Tehran: Ney. 

Tale’i, Abdolhossein. (2018). From Naqqāli to Theater. Tehran: Qatreh. 

Eyni, Majid. (1976). Latā’ef va Hekāyāt-e Mashdi Ebād (Anecdotes and Tales of 

Mashdi Ebad). n.p. 

Eyni, Yahya. (2015). Laleh-zar: A Sociological Study of Song and Popular Culture in 

Iran (1941-1978). Tehran: Shiraze-ye Ketab. 

Fatemi, Sasan. (2013). The Emergence of Popular Music in Iran. Tehran: Mahoor 

Institute of Culture and Arts. 

Fotuhi, Mahmoud. (2012). Stylistics: Theories, Approaches, and Methods. Tehran: 

Sokhan. 

Foucault, Michel. (2008). History of Madness. (F. Valiani, Trans.). Tehran: Hermes. 

Camus, Albert. (2000). The Rebel. (M. Iranitalab, Trans.). Tehran: Niloofar 

Publishing. 

Lahiji, Shahla, & Kar, Mehrangiz. (1992). The Character and Characteristics of the 

Lumpen in the Contemporary History of Iran. Tehran: Roshangaran and 

Women’s Studies. 

Mahjoub, Mohammad-Ja’far. (2003). Iranian Folk Literature (A Collection of 

Articles). (H. Zolfaghari, Ed.). Tehran: Cheshmeh. 

Mehrabi, Masoud. (1995). History of Iranian Cinema:From the Beginning to 1979. 

Tehran: Film. 

Mirbagheri, Davood. (2006). Ma’reke dar Ma’reke (A Tumult Within a Tumult). 

Tehran: Sabzan. 

Noghrekar, Masoud. (2016). Zangi-hā-ye God-e Qodrat: The Political and Social 

Role of Jāhels and Lāts in History. Tehran: Forough. 

Homayi, Jalaloddin. (2009). The Arts of Rhetoric and Literary Devices. Tehran: 

Homa Publishing. 

Nafisi, H. (2011). A Social History of Iranian Cinema, Volume 2: The Industrializing 

Years, 1941–1978. Duke University Press. 

Articles 

Bahmani Motlagh, Yadollah. (1998). “Folk Songs”. Ketāb-e Māh-e Honar (Art 

Monthly), (8 & 9), pp. 44-49. 



 455/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

Rajab Navaz Bijarpas, Asad, et al. (2020). Sabk-e fekri-ye shā’erān-e tanzpardāz 

dar dowreh-ye Pahlavi-ye dovvom (motāle’eh-ye mowredi, vaz’iyat-e 

edārāt) [The intellectual style of satirist poets in the Second Pahlavi era 

(Case study: The state of government offices)]. Journal of Stylistics of 

Persian Poetry and Prose (Bahar-e Adab), 13(7), 47-65. 

Visual Sources (Films) 

Kimiai, Masoud (Writer & Director). (1969). Qeysar [Film]. Produced by Abbas 

Shabaviz. Ariana Film Studio. 

Audio Sources 

Pourhashemi, Ja’far. (1963). “Kordi Mano Heyroon” [Song]. Performed by 

Parivash. 

Pourhashemi, Ja’far. (1965). “Oomadam az Hend Oomadam” [Song]. Performed 

by Iraj Khajeh Amiri. 

Rouhani, Gholamreza. (1931). “Māshin-e Mashdi Mamadali” [Song]. Performed by 

Javad Badizadeh. 

Sarfaraz, Ardalan. (1976). “Raghib” [Song]. Performed by Dariush Eghbali. 

Mahnavian, Saeed. (1972). “Rafigh Koo” [Song]. Performed by Ahmad Moeini. 

 فارسی فهرست منابع

 قرآن كریم

محمدابراهیم فتاحی ولیلایی. تهران: محمدی و (. ایران بین دو انقلاب، ترجمه احمد دل4377آبراهامیان، یرواند. )

 نی.

 (. ادبیات نوین ایران )از انقلاب مشروطیت تا انقلاب اسلامی(. تهران: سمت.4394آژند، یعقوب. )

 (. نمایشهای عامیانه و روحوضی. تهران: قطره.4396. )--------

الدین قندهاری(. تهران: (. هنر مقاومت فرودستان: روایتهای پنهان )ترجمه شهاب4349اسکات، جیمز سی. )

 ققنوس.

 (. لمپنیسم. تهران: سپهر.4356اكبری، علی اكبر. )

 (. فرهنگ كنایات سخن. تهران: سخن.4391انوری، حسن. )

 (. تهران: فاطمی.4(. دستور زبان فارسی )4346انوری، حسن و احمدی دیوی، حسن. )

 (. طلا در مس. تهران: زریاب.4374براهنی، رضا. )

الدین محمد حافظ شیرازی. به تصحیح محمد قزوینی و (. دیوان خواجه شمس4394الدین محمد. )شمسحافظ، 

 قاسم غنی. تهران: زوّار.

 (. رباعی: دیروز تا امروز. تهران: علمی و فرهنگی.4344حیدری، مرتضی. )

 : آرون.فرهنگی. تهران-شناسی اجتماعیبازاری: نشانههای كوچه(. ترانه4345خدابخش، بهمن. )

 (. ادبیات عامیانه ایران. تهران: چشمه.4394ذوالفقاری، حسن. )



 435-457 صص ،447 پیاپی شماره ،49 دوره ،4151 بهمن ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 454

 (. نویسنددان پیشرو ایران. تهران: نگاه.4344سپانلو، محمدعلی. )

 (. كلاه مخملیها: درآمدی بر تاریخ اجتماعی لاتها و لوطیهای ایران. تهران: مركز.4397سحابی، مهدی. )

 هران: مازیار.(. كتاب كوچه. ت4377شاملو، احمد. )

 (. صور خیال در شعر فارسی. چاپ چهارم. تهران: آداه.4341شفیعی كدكنی، محمدرضا. )

 های تحول شعر معاصر ایران. تهران: سخن.(. با چراغ و آینه: در جستجوی ریشه4345. )---------------------

 (. موسیقی شعر. تهران: سخن.4153. )---------------------

 (. بیان و معانی. چاپ ششم. تهران: میترا.4399وس. )شمیسا، سیر

 شناسی شعر. تهران: میترا.(. سبک4394. )-------------

 (. تاریخ سینمای ایران. تهران: نی.4394صدر، حمیدرضا. )

 (. از نقالی تا نمایش. تهران: قطره.4347طالعی، عبدالحسین. )

 . بیجا.(. لطائف و حکایات مشدی عباد4355عینی، مجید. )

 .(. تهران: شیرازه4357-4365شناختی ترانه و فرهنگ عامه در ایران )زار: بررسی جامعه(. لاله4341عینی، یحیی. )

 پسند در ایران. تهران: ماهور.(. پیدایش موسیقی مردم4346فاطمی، ساسان. )

 ها، رویکردها و روشها. تهران: سخن.شناسی: نظریه(. سبک4344فتوحی، محمود. )

 (. تاریخ جنون. ترجمه فاطمه ولیانی. تهران: هرمس.4397فوكو، میشل. )

 طلب. تهران: نیلوفر.(. انسان طاغی. ترجمه مهبد ایرانی4374كامو، آلبر. )

(. شخصیت و ویژدیهای لمپن در تاریخ معاصر ایران. تهران: روشنگران و 4374لاهیجی، شهلا و كار، مهرانگیز. )

 مطالعات زنان.

 (. ادبیات عامیانه ایران )مجموعه مقالات(. به كوشش حسن ذوالفقاری. تهران: چشمه.4396محمدجعفر. )محجوب، 

 . تهران: فیلم.4357(. تاریخ سینمای ایران: از آغاز تا 4371مهرابی، مسعود. )

 (. معركه در معركه. تهران: سبزان.4395میرباقری، داوود. )

 د قدرت: نقش سیاسی و اجتماعی جاهل ها و لات ها در تاریخ. تهران: فروغ.( . زنگیهای دو4345كار، مسعود. )نقره

 (. فنون بلاغت و صناعات ادبی. تهران: هما.4399الدین. )همایی، جلال

Nafisi, H. (2011). A Social History of Iranian Cinema, Volume 2: The Industrializing 

Years, 1941–1978. Duke University Press. 

 ب( مقالات

 .14-11( ، صص 4و  9، )كتاب ماه هنر«. های عامیانهترانه(. »4377بهمنی مطلق، یدالله. )

سبک فکری شاعران طنزپرداز در دورۀ پهلوی دوم )مطالعج موردی، (. »4344رجب نواز بیجارپس، اسد و همکاران. )

(، صص. 53)پیاپی  7سال سیزدهم، شماره  شناسی نظم و نثر فارسی )بهار ادب(،سبک«. وضعیت ادارات(

45-17. 

 د( منابع تصویری )فیلمها(

 كننده  عباس شباویز. استودیو آریانا فیلم.(. قیصر ]فیلم[. تهیه4319كیمیایی، مسعود )نویسنده و كاردردان(. )



 457/ (4357-4355شناسی شعر لاتی در دوره معاصر  )سبک

 

 ه( منابع صوتی

 با صدای پریوش.« كردی منو حیرون.»(. ترانه 4316پورهاشمی، جعفر. )

 ، با صدای ایرج خواجه امیری.«اومدم از هند اومدم»(. ترانه 4311. )--------------

 زاده.با صدای جواد بدیع«. ماشین مشتی ممدلی»(. ترانه 4345روحانی، غلامرضا. )

 . با صدای داریوش اقبالی«. رقیب»(. ترانه 4355سرفراز، اردلان. )

 ای احمد معینی.با صد«. رفیق كو»(. ترانه 4354مهناویان، سعید. )

 
 معرفی نویسندگان

 ، ایران.اراک، دانشگاه آزاد اسلامی، اراکواحد ، دروه زبان و ادبیات فارسی :سعید بیات شهبازی

(Email: s.b.shahbazi1970@gmail.com) 
(ORCID: 0009-0005-7023-0519) 

 اسلامی، اراک، ایران.واحد اراک، دانشگاه آزاد ، دروه زبان و ادبیات فارسی: محسن ایزدیار

(Email: m-izadyar@iau-arak.ac.ir  مسئول نویسنده : ) 
(ORCID: 0000-0002-0279-3935) 

 دانشگاه آزاد اسلامی، اراک، ایران.واحد اراک، ، دروه زبان و ادبیات فارسی: علی اسکندری

(Email: Ali.Eskandari@iau.ac.ir) 
(ORCID: 0000-0002-2161-4971) 

 واحد اراک، دانشگاه آزاد اسلامی، اراک، ایران.، دروه زبان و ادبیات فارسی: فاطمه قهرمانی

(Email: ghahremani712@iau.ac.ir) 
(ORCID: 0000-0001-7105-1356) 

 

COPYRIGHTS 
©2021 The author(s). This is an poen access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 
(CC BY 4.0), which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, as long as the original 
authors and source are cited.  

 

Introducing the authors 
Saeed Bayat Shahbazi: Department of Persian Language and Literature, Ar.C., Islamic Azad 
University, Arak, Iran. 
(Email: s.b.shahbazi1970@gmail.com) 
(ORCID: 0009-0005-7023-0519) 
Mohsen Izadyar: Department of Persian Language and Literature, Ar.C., Islamic Azad University, 
Arak, Iran. 
(Email: m-izadyar@iau-arak.ac.ir  : Responsible author) 
(ORCID: 0000-0002-0279-3935) 
Ali Eskandari: Department of Persian Language and Literature, Ar.C., Islamic Azad University, Arak, 
Iran. 
(Email: Ali.Eskandari@iau.ac.ir) 
(ORCID: 0000-0002-2161-4971) 
Fatemeh Ghahremani: Department of Persian Language and Literature, Ar.C., Islamic Azad 
University, Arak, Iran. 
(Email: ghahremani712@iau.ac.ir) 
(ORCID: 0000-0001-7105-1356) 

mailto:%20a.tahan@iauf.ac.ir%20نویسنده
mailto:%20a.tahan@iauf.ac.ir%20نویسنده
mailto:%20a.tahan@iauf.ac.ir%20نویسنده

