
 مقاله پژوهشی

 در شعر صائبخاكستر و آیینه 
 

 ناهید طهرانی ثابت
 دروه زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه فرهنگیان، تهران، ایران.

 

 

 145-164 صص ،115، شماره پی در پی 1404سال هجدهم، شماره نهم، آذر 
https://irandoi.ir/doi/10.irandoi.2002/bahareadab.2025.18.7974 

 

 علمی سبک شناسی نظم و نثر فارسینشریه 

 )بهار ادب سابق(

 

 چکیده:
: سبک هندی تحت تأثیر القائات ادبای دورۀ قاجار از نظر برخی مورد بیمهری قرار زمینه و هدف

درفته است؛ اما شک نیست كه اشعار این دوره از نظر تازدی و غرابت از ادوار دیگر متمایز است. 

تازه صائب بزردترین شاعر غزلسرای هندی در ایران است كه بیش از هر شاعر دیگری مضمون 

آفریده است. علاوه بر آن تکرار مضمون نیز در شعر او قابل توجه است. در سبک هندی موتیفها 

از جمله تکرارهایی است كه در شعر صائب « خاكستر و آیینه» اند. به لحاظ بسامد تشخص یافته

ن و دیده میشود. هدف این مقاله بررسی ویژدیهای این تکرارها و مفاهیم و مضامین مندرج در آ

 . بیان نوآوریهای صائب در این زمینه است

این پژوهش با روش اسنادی و رویکردی تحلیلی به بررسی پنجاه بیت از غزلیات  روش پژوهش:

های فلزی در دذشته اشاره شده و در آن دیوان صائب كه در آن به نحوه زدودن زنگار آیینه

 .اند، پرداخته استخاكستر و آیینه با هم آمده

در این ابیات تشبیه تمثیل،  اسلوب معادله و ارسال المثل دیده میشود. در برخی موارد  ها:یافته 

ای نیز تنها از باهم آیی خاكستر و آیینه و نوآوریهای دیگری استفاده كرده و به طور مستقیم اشاره

 .به این شیوه زنگارزدایی ندارد

فان معتقد است حقیقت در درون خود :صائب در ضمن این ابیات همسو با نگاه عارگیری نتیجه

ماست و ما باید با صیقل دل زمینه فهم و درک آن را فراهم آوریم. برای این كار لازم است از 

آرزوهای دور و دراز پرهیز كنیم، تواضع و فروتنی را پیشه خود سازیم  و از سختیها نهراسیم 

ه در این ابیات وجود دارد. تعابیر توصیه به عبادت و تقوا و عاشقانه زیستن از مواردی است ك

ای از متناقضنما داه در این موارد مشاهده میشودكه نشان از نگاه آشنازدایانه وی دارد و نمونه

 .تلاش صائب برای بیرون آمدن از سلطه سنتهای ادبی و در عین حال پایبندی به آنهاست

 

 1404خرداد  20 :دریافت تاریخ   

 1404تیر  21:  داوری تاریخ   

 1404مرداد  08: اصلاح تاریخ   

 1404شهریور  22 :پذیرش تاریخ   

 
 :كلیدی كلمات 

 صائب، خاكستر و آیینه، موتیف،

 .سبک شناسی
 

 :مسئول نویسنده * 

   tehranisabet@cfu.ac.ir

   (21 98)+  

 



Eighteenth year, Number Nine, December 2025, Continuous Number 115, Pages: 145-164 

Journal of the stylistic of Persian poem and prose 
(Bahar-e- Adab) 

Home page: https://www.bahareadab.com 
 
ORIGINAL RESEARCH ARTICLE 

Ashes and Mirrors in Saeb's Poetry 

 
N. Tehrani Sabet 
Department of Persian Language and Literature, Farhangian University, Tehran, Iran. 

 

 
ABSTRACT 
BACKGROUND AND OBJECTIVES: The Indian style, influenced by the 
inspirations of Qajar period writers, has been disliked by some. But there is no 
doubt that the poems of this period are distinguished from other periods in 
terms of novelty and strangeness. Saeb is the greatest poet of Hindi ghazals in 
Iran, who has created more new themes than any other poet. In addition, the 
repetition of themes is also notable in her poetry. In Indian style, motifs are 
distinguished by their frequency. "Ashes and mirror" are one of the repetitions 
seen in Saeb's poetry. The purpose of this article is to examine the 
characteristics of this repetition and the concepts and themes contained in it, 
and to express Saeb's innovations in this field. 
METHODOLOGY: which have been carried out using a documentary method 
and an analytical approach. Fifty verses from the ghazals of Saeb's Divan refer 
to the way rust was removed from metal mirrors in the past, and in them, ash 
and mirror come together. 
FINDINGS: In these verses, similes, metaphors, and sometimes the style of 
equations and proverbs are seen. In some cases, she only uses the combination 
of ash and mirror and does not directly refer to this method of rust removal, 
and in one place 
CONCLUSION: In these verses, Saeb, in line with the view of the mystics, 
believes that the truth is within us and that we must prepare the ground for 
understanding and comprehension by refining our hearts. To do this, we need 
to avoid far-fetched dreams, cultivate humility and modesty, and not be afraid 
of hardships. Advice for worship, piety, and living a life of love are among the 
things found in these verses. Paradoxical interpretations are sometimes 
observed in these cases, which indicate her unfamiliar outlook and are an 
example of Saeb's attempt to break free from the dominance of literary 
traditions while at the same time adhering to them. 

 

 
https://irandoi.ir/doi/10.irandoi.2002/bahareadab.2025.18.7974 
 

NUMBER OF FIGURES 
0 

 

NUMBER OF TABLES 
 

 

NUMBER OF REFERENCES 
 

 

0 0 36 

  

ARTICLE INFO 
 
 
Article History: 
 

Received: 10 June 2025 
Reviewed: 12 July 2025 

Revised: 30 July 2025 
Accepted: 13 September 2025 
 
 
KEYWORDS 
Saeb, Ash and Mirror, 
Motif, Stylistics. 

 
 
*Corresponding Author 
 tehranisabet@cfu.ac.ir 
 (+98 )  

https://www.bahareadab.com/


 147/ خاكستر و آیینه در شعر صائب

 

 مقدمه و بیان مسأله
( این سبک از اوایل قرن یازدهم تا 13: 1379پنجمین سبکِ دوره در شعر فارسی، سبک هندی است )شمیسا، 

اواسط قرن دوازدهم، در دوران صفویان و دوركانیان هند رواج یافت. به نظر بسیاری از پژوهنددان، جامی شاعر 

( و بعد از او شعر به افول میگراید. ملک 348: 4، ج1379قرن نهم، آخرین شاعر بزرگ پارسیگوی است) صفا،

، 1373)بهار، 1نثر دوره انحطاط ادبی دانسته شناسی، دوره صفویه را در حوزهالشعرای بهار در جلد سوم كتاب سبک

(. به اعتقاد ادوارد براون، یکی 319( و در شعر هم ظاهرا نظر موافقی نسبت به آن نداشته است)همان: 310:  3ج

از مسائل عجیب و لاینحل عصر صفوی فقدان شعرای مهم است كه آن را ناشی از نبودن مشوّق و مربیّ میداند 

شکل درفته   2(.  برخی معتقدند این فکر تحت تأثیر معتقدات و القائات ادبای دوره قاجار35 :4، ج1358)براون، 

( 521: 1393است؛ اما شک نیست كه اشعار این دوره از نظر تازدی و غرابت، از ادوار دیگر متمایز است )مؤتمن، 

ست كه در عوض از ویژدیهای و شاید درستتر باشد شعر سبک هندی را تنها انحراف از شیوه فصحای متقدم دان

(. زیرا فصاحت به اعتبار زمانها، مکانها 56: 1355توان آنها را نادیده درفت )دشتی، مند است كه  نمیدیگری بهره

های بلاغی در پی خلاقیتهای ( و قراردادهای ادبی و نظریه7: 1333و اقوام و ملل مختلف متغیر است)فیروزكوهی،

ای  خای (. از این رو  به رسمیت شناختن دوره118: 1395شکل میگیرند) حکیم آذر، ادبی شاعران و نویسنددان 

 اهمیت انگاشتن خلاقیت و نوآوری خواهد بود.در تمامی زمانها به مثابه بی

صائب تبریزی بزردترین شاعر غزلسرای سبک هندی است كه به دفتج استاد امیری فیروزكوهی، سالها ابرهای تیره 

( علی 2:  1333های ضخیم بیخبری، آفتاب حقیقت او را از نظر پوشانده بود ) امیری فیروزكوهی، و پرده 3اغراض

دشتی معتقد است: صائب بیش از هر شاعری مضمون تازه آفریده و با همج فضل و كمال و چیردی بر شیوه استادان 

های لفظی دارد و ان مسامحهسلف و توجهی كه به خاقانی و سعدی و مولوی و حافظ داشته است، بیش از دیگر

-68: 1355آور است كه شاید به دلیل توجه بسیار به آوردن مضمون باشد ) رک: دشتی، این لاقیدی او شگفت

های لفظی به كار بردن كلمات یا اصطلاحات بازاری، تغییر افعال مناسب به ضرورت شعری ( مقصود  از مسامحه72

(. اما مطابق آن چه 65ان استادان متقدم به ندرت دیده میشود )همان: هایی است كه در زبو مجاز شمردن شیوه

زدایی است. شاعران این سبک از امروز پژوهشها نشان میدهد باید دانست سبک هندی آداهانه به دنبال آشنایی

ای زبانی اند و تصویرهای شعری بدیع و نوآوریهایفراهنجاریهای متعددی برای دیریاب بودن شعر خود استفاده كرده

 (.70: 1394اند تا كلامی غریب را خلق كنند )رضایی و نقی زاده، را موجب شده

علاوه بر آفریدن مضامین تازه و نو، تکرار مضمون نیز در شعر صائب قابل توجه است. یکی از استراتژیهای مناسب 

شافر، « ) ای آن هاستونمایهشناسایی موتیفها و مشخص كردن اثر متقابل در»برای تجزیه و تحلیل در نقدادبی 

(. 301: 1379است ) شمیسا،  به لحاظ بسامد تشخص یافته ، نقل از: همان( در سبک هندی موتیف307: 2005

كاربرد آنها میتواند بیانگر ذهنیت شاعر و تصویری از جریانهای فکری و اندیشگی زمانه او باشد ) لطیفیان و 

از موتیفهایی است كه در شعر صائب قابل توجه است. در دذشته  از خاكستر ( خاكستر و آیینه 83: 1400همکاران، 

های فلزی استفاده میکردند. هدف این مقاله بررسی ویژدیهای این تکرار و مفاهیم برای زدودن زنگارهای آیینه
                                                      

( زیرا انحطاط زمانی اسیت كه شیعر و شیاعری در حالت ركود    527: 1393اطلاق لفظ انحطاط بر تمام دوره صیفویه مردود اسیت)مؤتمن،   1

 (.524های دذشته بیش از ابداع و ابتکار مورد نظر باشد)همان: بماند و تقلید و پیروی از شیوه
ساعدی به           2 ست نظر م صحا كه از مهمترین تذكره های دور اخیر ا ضا قلی خان هدایت در مجمع الف شکده آذر و ر لطفعلی بیگ آذر در آت

 (.  521: 1393اند ) مؤتمن،شعرای صفویه نداشته
 (.2: 1333، آذر بیگدلی در تذكره آتشکده، صائب را در عداد شاعران مهمل سرا دانسته است )امیری فیروزكوهی 3



 145-164 صص ،115 پیاپی شماره ،18 دوره ،1404  آذر ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 148

ورت درفته مندرج در آن و بیان نوآوریهای صائب در این زمینه است كه به روش اسنادی و با رویکردی تحلیلی ص

است . در پنجاه بیت از مجموع غزلیات صائب، خاكستر و آیینه با هم به كاررفته است. صائب ضمن تلمیح به این 

 شیوه از زدودن زنگار آیینه، به مفاهیم مختلف از زوایایی تازه نگریسته است كه در این مقاله به بررسی آن می ردازیم.

 

 پیشینۀ تحقیق
با عنوان « روس»ر تکرار شوندۀ شعر صائب تحقیقاتی وجود دارد؛ از جمله بررسی موتیف در خصوی موتیفها و عناص

ل زاده در از احمد دلی و حمیده زینا« سرو و مضامین، تعابیر و تناسبات شعری آن در دیوان صائب تبریزی» 

وی است. ئق دنی، كه در آن سرو نماد انسان آزاده و وارسته از تعلقات و علا1388نشریج نامج پارسی، سال 

 1389ر، سال از غلامعلی مستعلی پارسا در مجله سبک شناسی نظم و نث« كاربرد بلاغی آینه در شعر صائب»مقاله

ینه ساخته شده از ، مقاله دیگری است كه در آن آیینه به تنهایی مورد توجه قرار درفته وتشبیهاتی كه با موتیف آ

انی بلند از یاسمین اصفه« صویر شمع بر پرده خیال صائب تبریزیت» منظر وجه شبه بررسی شده است.  مقاله 

ده كه به چاپ رسی 1394بالایی، مهدی تدین نجف آبادی و مرتضی رشیدی آشجردی، در مجله بهار ادب، سال 

اد شخصیت نیمه در آن شمع و صور خیالی كه از آن میافریند، مورد توجه قرار دارد. دریافت نویسنده از شمع، نم

ر آن مقاله دیگری است كه د« موتیف تلمیحی یوسف) ع( در غزلیات صائب»ن و سركوب شده شاعر است. پنها

زلیات صائب كاركردهای موتیفهای تلمیحی انبیا در غ»كاركردهای عرفانی این داستان  بررسی شده است. همچنین

مطالعات  جهانی كه در مجلات، هر دو پژوهشی از سارا لطیفیان، حسن سلطانی كوهبنانی و محمد تقی «تبریزی

نه از جمله اند. خاكستر و آیبه چاپ رسیده 1401زبانی و بلاغی و فصلنامه علمی متن شناسی ادب فارسی در 

اند. در حوزه باهماییها و  موتیفهایی است كه تا كنون بررسی نشده است. اساس شعر صائب را بر تمثیل دانسته

ه به كر سبک هندی و شعر صائب و دیگران مقالات متعددی موجود است تعاریف تمثیل و نیز ویژدیهای آن د

ن موضوع اشاره شده دلیل ارتباط غیرمستقیم با موضوع از ذكر همه آنها پرهیز و به برخی از آنها در متن برای تبیی

 است.

 بحث و بررسی

 رابطه ادبی و سیاسی ایران و هند
ای وجود دارد و پیشین جست؛ زیرا میان تمام اسالیب ادبی رابطهمقدمات ظهور سبک تازه را باید در سبکهای 

هردز سبکی به طور مستقل رشد نکرده است. برخی از محققان محل ظهور این سبک تازه را هندوستان و برخی 

در خود ایران میدانند. میان ایران و هندوستان همیشه رابطه ادبی و سیاسی وجود داشته و افکار آنان بر یکدیگر 

های دیگری كه متدیّن به دین اسلام تأثیر دذاشته است. فتوحات سلطان محمود و حکومت اعقاب او و تسلطّ سلاله

و دوستدار زبان و ادب فارسی بودند، زمینه را برای انتشار زبان فارسی در هند فراهم كرد و بعد از آن كه حکومت 

، فارسی مجال ترقیّ یافت و روز به روز بر هوادارنش به دست سلاطین دوركانی كه از اعقاب تیمور بودند، رسید

افزود و هند از مراكز شعر و ادب فارسی شد و با ایران برابر دردید. قبل از تشکیل دولت صفوی دربار هرات وسیله 

)  1این نقل و انتقال و آشنایی طرفین به افکار و تمدن یکدیگر بود. حافظ نیز با هندوستان رابطج ادبی داشت

 (.528: 1393من،مؤت

                                                      
 «شکر شکن شوند همه طوطیان هند / زین قند پارسی كه به بنگاله میرود»  1



 149/ خاكستر و آیینه در شعر صائب

 

از اوایل قرن هشتم تغییری در اسلوب سخن ردازی و افکار روی نمود. خیالبافی و مضمونتراشی كه از خوای مردم 

هند است، ذهن دوینددان را به خود متوجه ساخت. این تحول در هند با امیر خسرو دهلوی و در ایران با حافظ 

خود و حافظ اشاره كرده است. نخستین سنگ بنای سبک هندی در شعر فارسی آغاز دردید. صائب به قرابت سبک 

(. در واقع حضور دراز مدت فرهنگ و ادب ایرانی 529در هندوستان و ایران به دست این دو نفر استوار شد)همان: 

در هند از زمان غزنویان دوم آغاز شد و در اواخر دوره سبک هندی در آن جا شاعرانی مانند بیدل، غالب، اقبال و 

منتقدانی هم چون خان آرزو و آزاد بلگرامی و صهبایی و وارسته سیالکوتی و سرانجام شبلی نعمانی ظهور كردند 

كه به باور دكتر شمیسا در ایران نظیر نداشتند و میتوان دفت همان مجاهداتی كه ادبای ایران در حق ادب عربی 

ای كه معتقدند مهمترین حوزه نقد ادبی در تاریخ دونه اند بهكردند، ادبای هند در باب ایران و فرهنگ فارسی كرده

(. در این دوره در هند چندین ناقد هوشمند و 133: 1393ادبیات فارسی  در هند به وجود آمده است )شمیسا، 

 (.23: 1390اند كه در طول تاریخ هزار و دویست ساله دوره اسلامی بیمانندند )شفیعی، سنج ظهور كردهنکته

ر ایران وقتی آغاز میشود كه شاعران، ممدوحی برای ستایش نمییابند، یا برای دل خویش و پسند سبک هندی د

مردم میسرایند. از غزلهای سعدی تا حافظ و فغانی و وحشی و صائب، سیر تدریجی شاعران به سوی رعایت رغبت 

عه و تغییر مذهب، سبب تغییر (. رواج شی97: 1393مردم است. اوج این مردمگرایی در دوره صفویه است ) ریاحی، 

ای كه شعر مدحی و نیز شعر عاشقانه و زمینی مورد بیمهری قرار میگیرد. از سبک در این دوره میشود؛ به دونه

این رو توجه شاعران به امور جزئی، توصیف امور طبیعی و بازسازی اندرزها  و تمثیلهای كهن در زبانی جدید، 

 (.287-284: 1379به فضل و آشنایی با ادب عرب و عجم ندارد) شمیسا، معطوف میشود و دیگر شاعری نیاز 

  

 تمثیل
ای از تشبیه است. عبدالقاهر جرجانی تشبیه را به دو دسته تقسیم میکند: تشبیه غیر تمثیل در علم بیان شاخه

تمثیلی و تشبیه تمثیلی؛ در تشبیه تمثیلی برخلاف غیرتمثیلی وجه شبه امری آشکار و ظاهری نیست، بلکه 

شبه، عقلیِ غیرحقیقی است، به ست. وجهبه در صفتی حقیقی مشترک نینیازمند تأویل است؛ زیرا مشبه با مشبه

این معنی كه در ذات موصوف موجود نیست؛. برخی معاصران نظریه جرجانی را با نظریه دشتالت در روانشناسی 

اند كه در آن ادراک در آغاز از مجموعه هیکل اشیا حاصل میشود و س س به اجزا و تفاصیل آن مقایسه كرده

(. از این رو در تمثیل، ذهن باید صورت برداشت شده از چیزهای 82-79: 1366می ردازد ) شفیعی كدكنی، 

به دونادون را برای فهمیدن آن استخراج كند. حركت از سطح به عمق است؛ به این معنی كه مشبه عمیقتر از مشبه

سا، به امری مادی و محسوس)= مصداق( است ) شمیاست؛ زیرا مشبه امری معنوی و معقول )= مفهوم( و مشبه

1399 :242 .) 

موقعیت وجه شبه، تمثیل را از تشبیه متمایز كرده است. در میان علمای بلاغت سه نظر كلی در این خصوی 

وجود دارد. به اعتقاد عبدالقاهر جرجانی تمثیل تشبیهی است كه وجه شبه آن عقلی، مفرد یا منتزع از امور متعدد 

عدد میداند. اختلاف اساسی جرجانی و سکّاكی در عقلی یا وهمی باشد. سکّاكی وجه شبه را وهمی و منتزع از مت

شبه نیست بلکه در مفرد یا منتزع بودن آن است و در آخر نظر خطیب قزوینی است كه وجه شبه را بودن وجه

 (.33: 1389حسی یا عقلی و منتزع از متعدد دانسته است )باباصفری و دیگران، 

 

 



 145-164 صص ،115 پیاپی شماره ،18 دوره ،1404  آذر ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 150

 رابطه ارسال المثل و تمثیل
؛ و 1389ها و اختلاف نظرهایی هستیم ) رک: باباصفری و دیگران، رسی تاریخی تعاریف تمثیل شاهد تفاوتدر بر

اند. استاد ( از جمله این كه برخی ارسال المثل را استعاره تمثیلیه یا همان تمثیل دانسته1390نیز مرتضایی، 

ثل  و بار دیگر آن را ذیل دانش بیان آورده است همایی نیز یک بار تمثیل را از فنون بدیعی و مرادف با ارسال الم

(. دكتر شفیعی معتقد است كاربرد مثل را كه ارسال المثل است، برخی ادبا به اشتباه تمثیل 31: 1390)مرتضایی، 

داه تمثیل را در معنایی كه محور خصائص سبک هندی است و مورد نظر متأخران است، در شکل اند. آندانسته

 1اند تا از آن چه قدما تمثیل، تشبیه تمثیل و ارسال المثلن دو جمله دانسته و اسلوب معادله نامیدهای میامعادله

( این تعریف رویکردی زبانشناختی دارد و البته تمام مصادیق تمثیل را 84: 1366اند، جدا كنند) شفیعی، خوانده

تقلند و هیچ ربط یا شرطی آنها را به هم مربوط در برنمیگیرد. در اسلوب معادله، دو مصراع یک بیت از هر لحاظ مس

 (.63: 1371نمیکند و رابطه نحوی ندارند )شفیعی كدكنی، 

ست. برخی ادر پژوهشهای اخیر تلاشهایی برای تبیین تفاوت و ارتباط میان تمثیل و ارسال المثل انجام شده 

ای كه بتوان میدانند كه هیچ عبارت یا جمله جهت آراستن یا توضیح و تأكید كلام المثل را در شعر و نثر بهارسال

(. 32: 1390ایی، مشبه آن مثََل باشد در كلام وجود ندارد و در نتیجه ارسال المثل ذیل بدیع قرار میگیرد) مرتض

باهتی را شدر حالیکه میتوان مشبه را به قرینه معنوی در بافت كلام محذوف دانست؛ به این معنی كه مخاطب 

د داشت. سنده و ضرب المثل دریافت میکند، در غیر این صورت توضیح یا تأكید، معنا نخواهمیان منظور نوی

(؛ سخنی را كه مورد 267: 1385است )فتوحی،  جرجانی استعاره تمثیلیه جاری بر زبان مردم را مثل خوانده

 (146: 2، ج1968اند) المدنی، شد مثََل نامیدهاش با جایگاه و موقعیتش سازدار بااستفاده

اند: مثََل تشبیهی و مثََل غیر تشبیهی؛ مثَل تشبیهی، تمثیلی است كه به برخی نیز مثََل را به دو دونه كلی دانسته

چاره ای نیست در این » ای است كه زبانزد شده است. مثل حد شیوع رسیده و مثل غیر تشبیهی جمله حکیمانه

مده است: آوردن . در انوار الربیع در تعریف ارسال المثل آ(89: 1389)بابا صفری و دیگران: « واقعه الا تسلیم

: 2، ج1968 عباراتی است اعم از حکمت یا وصف و غیره در شعر كه مثِل یک ضرب المثل، معروف باشد ) المدنی،

 اند. ( همان كه مثَلَ غیر تشبیهی دفته59

د. به مورد اول ا بعد از او ضرب المثل شوممکن است نویسنده یا شاعر ضرب المثلی را در سخن خود به كار دیرد ی

اند. مدّعامثل اصطلاحی است كه ادبای شبه قاره در مورد ابیات سبک ارسال المثل و به مورد دوم مدعّا مثل دفته

 و مصراع دوم كه استدلال آن به صورت« مدعّا»اند. مصراع اول كه مطلب معقولی را بیان میکند هندی به كار برده

شبیه كنند  و تنام دارد. ساختار ارسال المثل به این نحود است كه دو جمله را به یکدیگر « مثََل»محسوس است 

به ضرب المثل باشد. در این صورت تشبیه، مركب ) تشبیه تمثیل( و مضمر است و غرض از تشبیه تآكید مشبه

لب مثل بیان آن است كه در قا (. به اعتقاد صاحب انوارالربیع، نیکوترین تمثیل100: 1401مشبه است) شمیسا، 

 (.197: 3، ج1969شود) المدنی، 

 

 سمبل و تمثیل
بل تفسیری فرق تمثیل با سمبل در این است كه سمبل بحث در واژه  و تمثیل در جمله و كلام است. همچنین سم

 (.242: 1399از مضمونی ناخودآداه  به شمار میرود، در حالیکه در تمثیل، مستعارله خودآداه است) شمیسا، 

                                                      
  یا هر كلام حکمت آمیزی كه جای مثل را میتواند بگیرد1



 151/ خاكستر و آیینه در شعر صائب

 

 كاركردهای  تمثیل
(. خواجه نصیر طوسی در اساس الاقتباس و 1: 1389خاستگاه تمثیل بیشتر فلسفه و كلام است )مک كوئین، 

(. در منطق ارسطویی 84: 1366اند) شفیعی كدكنی، خوانده« استدلال» شبلی نعمانی در شعر العجم، تمثیل را 

لال وجود دارد. به اعتقاد ارسطو تمثیل از دو روش دیگر سستتر است سه روش قیاس، استقرا  و تمثیل  برای استد

نقل از: قراملکی،  43و در آن حکمی از امر جزئی به امر جزئی مشابه آن منتقل میشود)ابن سینا، دانشنامه...: 

یگر (. اعتبار منطقی تمثیل در درو دو شرط است. وجود وجه تشابهی میان دو امر جزئی و د 147:  16: ج1387

تیمیه برخلاف دیگران تمثیل را در افاده یقین و علم از قیاس منطقی رساتر میداند. معروفتر بودن یکی از آن دو. ابن

 )همان(.

ها ها با آن كه قرنترین نوع تمثیل است، اما امروز آن را تمثیل نمیدانند. مثلدر منابع كهنِ بلاغت، مثََل فشرده

ل نمیشوند. راز تازدی و تأثیر همیشگی آنها در تناسب با وضعیتی است كه در آن در میان مردم رایجند اما مبتذ

(. اعراب در زنددی اجتماعی خود و موضوعات و مناسبتهای مختلف از امثال  267: 1385به كار میروند)فتوحی، 

خطابه والاتر بود و هیچ  به دلیل ماندداری در ذهن، بسیار استفاده میکردند. نزد ایشان امثال از شعر مانددارتر و از

 (.149: 1385افتاد) فتوحی، كلامی به اندازه آن بر سر زبانها نمی

روش عرب در آوردن امثال و عادت علما در حاضر كردن مثلها و همانندها، » زمخشری در الکشاّف مینویسد: 

یعنی » ی حقایق پوشیده نیستها از روهای پنهان معانی و برداشتن پردهجایگاهی دارد كه در آشکار ساختن لایه

عربها با ضرب المثلها و دانشمندان با آوردن مثالها نقش مهمی در روشن كردن معانی پنهان و آشکار ساختن 

حقیقت دارند.تا آن جا كه خیال را در صورت واقعیت به تو نشان میدهد و پنداری را در جایگاه یقین و غایب را 

در آن سرزنشی است برای دشمن لجوج و فرونشاندنی برای خشم سركش چنان كه دویی حاضر و مشهود است و 

و خداوند در قرآن و دیگر كتابهای آسمانی از مثل بسیار استفاده كرده است و آنان هیچ مثلی را « سرباززننده

تی نیاوردند و آن را شایسته آسان دویی یا سزاوار پذیرش ندانستند، مگر سخنی را كه در آن نوعی شگفتی از جه

 (147: 2: ج1968اند ) المدنی، وجود داشته باشد به همین سبب آن را حفظ كرده و از ددردونی نگه داشته

تمثیل، تشبیه حالی به حالی برسبیل كنایه است. فایده این كار آن است كه چون شنونده خود را مخاطب مستقیم  

نزد فلاسفه تمثیل نوعی استدلال  .(179: 3،ج1969نمیداند با رغبت بیشتری پذیرای آن خواهد بود) المدنی، 

ای كه شنونده حق یا است اما شیوه استدلال قوه تخیل مبتنی بر خطابیات و همراه با نوعی مبالغه است به دونه

آورد ) شفیعی اختیار سر تسلیم فرود میبطلان قضیه را متوجه نمیشود و چنان مسحور دل ذیریِ بیان میشود كه بی

(. فارابی كاركرد تمثیل را در فهم امور، سهولت حفظ و در برخی موارد تصدیق میداند و تمثیل 84: 1366كدكنی، 

( یکی از راههای تفهیم معانی و موضوعات ذهنی آوردن مثال و  147 /16: 1398نزد او ابزار اقناع است )قرملکی، 

رترین شیوه ها در تعلیم مفاهیم نمونه عینی و محسوس است. كاری كه تمثیل آن را به عهده درفته و از مؤث

 اخلاقی، اجتماعی، عرفانی، حکمی وغیره بوده است

اند و علاوه بر تعلیم، درمان نگرش و شیوه تفکر  نیز به كمک روایت در تمثیل دیده میشود تمثیلها اغلب مذهبی

اند. از اعصار پیش از تاریخ، هنسبت نزدیکی با روایت دارند. همه ادیان ابراهیمی كاملترین بیان خود را در قصه یافت

(. ارسطو مثال 1: 1389اند،  زیرا قصه نمیتوانسته بدون تفسیر شکل بگیرد )مک كوئین، قصه و تفسیر با هم بوده

 (. 249: 1385داستانی را یکی از ابزارهای خطیبان به شمار آورده است) فتوحی، 



 145-164 صص ،115 پیاپی شماره ،18 دوره ،1404  آذر ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 152

ای برای شکلدهی به ادراک مخاطب است. تمثیل  به ما لهتمثیل تنها خیال ردازی شاعرانه یا ادبی نیست بلکه وسی

كمک میکند جهان پیرامون را با نگاهی متفاوت و جدید بنگریم و ذهن و نظام اندیشه را به چالش فراخوانیم تا 

نقص موجود در برداشتهای خود را ببیند و به بصیرت جدیدی دست یابد. این فرایند فکری را میتوان یک تفکر 

دانست كه اجازه میدهد شکاف میان تفکر استقرائی و تفکر قیاسی را پركنیم. داستانها، اساطیر و تمثیلها  فراتحلیل

پیش از ابداع روان درمانگری جدید به وسیله فروید به منزله یکی از عوامل اصلاح، بازسازی و درمان عامیانه در 

د. هنوز هم داستانها و تمثیلهای عامیانه وسایل انای ایفا كردهكمک به حل تعارضات درونی انسانها نقش عمده

 (. 6-1: 1387كمک آموزش مهمی به شمار میروند) رک: صاحبی، 

در رویکرد شناختی، مشکلات عاطفی و روان شناختی افراد با خطاهای فکری همراه است و وقایع را عامل اصلی  

وقایع یا تفسیر رویدادهاست كه احساسات و مشکلات می ندارند؛ اما این سبک پردازش اطلاعات و معنادهی به 

هیجانات منفی را ایجاد میکند. به همین دلیل شناخت درمانگران به جای پرداختن به عوامل بیرونی، وراثت و 

-9وقایع دوران كودكی بر فکر و اصلاح شناخت، تفسیر فرد و منطقی كردن طرز تلقی او تمركز میکنند)همان: 

10) 

 او صائب و ویژگیهای شعر

صائب اهل سفر بود. بزردترین و مهمترین سفر او سفر هند است كه ظاهرا به دلیل نقاری بود كه بین او و پدرش 

اش پدر را مقصر نمیداند بلکه آن ایجاد شده بود. این نقار یکی از علل هجرت او به هندوستان شد. او برای آواردی

اندیشید و برای احترام زیست، اما همیشه به اصفهان می را به دردن فلک میداند. ادر چه وی خارج از وطن به

رسیدن به آن جا به ائمه توسل میجست. صائب در بیست و دو سالگی اصفهان را ترک كرد و ده سال خارج از 

كشور ماند. بعد از بازدشت به ایران برای دیدن شعرا و علما مسافرتهای زیادی كرد. یازده سال پس از بازدشتش 

او به دربار شاه عباس رفت و لقب ملک الشعرایی را دریافت كرد. وی در اواخر عمرش دوشه عزلت دزید و به ایران 

به سیر و سلوک پرداخت. در سنین پیری دیگر از اصفهان خارج نشد و در باغ تکیه كه طبق معمول زمان، اشخای 

میکردند، اقامت دزید) رک: جعفری، متعین و مشهور برای خود میساختند یا پادشاهان و بزردان برایشان بنا 

1389: 9-41) 

شناسی شعر صائب است. یکی از اهداف صائب از توجه به این امر، مضمون ردازی كثرت تلمیحات از ویژدیهای سبک

ای میان عناصر دور از هم و بی ارتباط شکل میگیرد. تصرّف صائب در تلمیحات و است كه در آن پیوند تازه

ای از مصالح از جمله  همین آنها با یکدیگر از نکات قابل توجه شعر اوست كه به اقتضای پارهدرآمیختن بعضی از 

(. كمتر شاعری است كه مانند صائب تا این حد 80-76: 1396مضمون ردازی جایز شمرده شده است )خاك ور، 

به مناسبات لفظی و  (. مضمون  یعنی معنی جزئیِ متکی6: 1355مضامین و معانی مختلف آفریده باشد) دشتی، 

رایج در سنت شعری كه با موجودات و روابط شعری سر و كار دارد و معنی، عبارت از فکر و فرهنگی است كه لزوما 

  .(38: 1372شاعرانه نیست ولی در شعر بیان میشود)خرمشاهی، 

ای ادبی می ردازد و خوانی سنتهصائب از جمله شاعرانی است كه داه مسیر خلاف سنت را می یماید و به مخالف 

آفریند. سنت ادبی جریانی تکرار شونده از اصول و قواعد و مفاهیمی است به كمک این شگرد مضمونهای تازه می

تقبیح « و « تحسین ما یستقبح » كه مورد پسند عموم قرار درفته است و شعرا به تقلید از قدما از آن بهره میبرند 

ه در شعر صائب قابل توجهند. كاربرد حسن تعلیل نیز پربسامدترین ای  هستندكصنایع بدیعی« ما یستحسن

 .(306-305: 1396خوانیهای صائب است ) رک: نجار نوبری و همکاران، صورخیال در مخالف



 153/ خاكستر و آیینه در شعر صائب

 

یرامونش مایه پاش از حوادث زنددی و مشاهدات صائب را در قیاس با بیدل میتوان فردی برونگرا دانست كه قریحه

( 26: 1355، شعرش برای مردم قابل فهم است. او تمایل محسوسی به مطالب عرفانی دارد)دشتی درفته، از این رو

ل اقبال مردم اما مقهور آن نیست و مضمونهای بدیع خود را از حوادث زنددی ومشاهدات روزانه درفته است و دلی

نی غیردشوار در دیوان وی با زبا آموزی از حوادثبه وی نیز همین است. به علاوه درس اخلاق درفتن و عبرت

 .(31دسترده است)همان:

روزدار  وویژدی دیگری كه در اشعار سراینددان سبک هندی وجود دارد، شکایت از بیچاردی و نومیدی از بخت 

اند و هر بلایی را ای كه خواننده از خود می رسد چگونه است كه تمام این شاعران دچار حرمان شدهاست؛ به دونه

 .(95اند) همان: حالی كه زنددی مرفهی داشته می ذیرند. در

 

 خاكستر و آیینه
ها را معمولا از آهن یا روی میساختند. خاكستر و آیینه است. در قدیم آیینه یکی از موتیفهای شعر صائب، باهمایی

علاوه بر اند. مردم متوسط و شهری از آیینه فلزی استفاده میکردند. از این رو از زنگ زددی آیینه سخن دفته

ه میکردند) سوهان كه به آن مِصقل و مصقله و صیقلی میگفتند، از خاكستر نیز برای زدودن زنگ آیینه استفاد

 ا كه در عرفان، دل نیز باید مانند آیینه صاف و غیركدر باشد تا محل تجلیّ حقایق(. از آن ج72-70: 1378شمیسا، 

ین دلیل مورد توجه شاعران ت و انعکاس تصاویر است؛ به هماند كه محل كثردردد آن را به آیینه تشبیه كرده

 (. 76عارف قرار درفته است )همان:

عشق نیز حکم آیینه را دارد كه در آن حالات و درجات هر عاشقی نمودار میشود. نظامی ساختن آیینه را به اسکندر 

(. 65-62: 1386لایی دارد )یاحقی، نسبت داده است. در شعر فرخی، سعدی و بیدل دهلوی، كاربرد آیینه بسامد با

، اما 1همراهی خاكستر و آینه و اشاره به موضوع زدون زنگار  به وسیله آن در شعر شاعران دیگر نیز دیده میشود

 به نظر میرسد صائب بیش از همه به آن توجه كرده باشد. 

در لغت نامه  «انیان بیوجه نیسترو به هند آوردن ایر« /  روزدار آئینه را محتاج خاكستر كند»مصرع اول بیت 

( و 877: 2، ج 1383دهخدا به عنوان یکی از ضرب المثلها آمده، اما دهخدا به سراینده آن اشاره نکرده ) دهخدا، 

دهد متعلق به دوران در فرهنگ اشارات با تردید این بیت به صائب نسبت داده شده است. محتوای بیت نشان می

ه شکلهای ل المثل شناخته شده است. ابیاتی كه دربردانده این ضرب المثل است بصفوی است كه به صورت ارسا

 . مختلف به كار رفته و در آن ها علاوه بر ارسال المثل، تمثیل و سمبل و باهمایی نیز وجود دارد

 و خاكستر در شعر صائب مضامین آینه -5-2

 ا( آرزوهای طولانی سبب تیرگی درون است
ب نیز صیقل آینه و زنگار آن بسیار است. ظاهرا استفاده از خاكستر داه داهی صورت میگرفته در اشعار پیش از صائ

: 1387)شمیسا، « نام تو را ز من نگریزد، چرا بدانک /ده ده كنند پاک به خاكستر آینه » است. خاقانی میگوید: 

ت نمیتواند باشد. این اندیشه ای (. تا زمانی كه در دل آرزویی هست دل قابلیتی ندارد و محل تجلی حقیق71: 1ج

                                                      
، بیدل نیز  چنین  «ساكن دلخن شدم تا صاف كردم سینه را/ دادم از خاكستر دلخن صفا آیینه را       » وحشی بافقی در این زمینه میگوید:   1

 (71: 1387)شمیسا، « صحبت روشندلان اكسیر اقبال است و بس / آب پیدا میکند خاكستر اندر آینه» ده است: سرو



 145-164 صص ،115 پیاپی شماره ،18 دوره ،1404  آذر ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 154

ست. بر اساس آیین بودا زنددی انسان 1های بودااست كه در چندین بیت تکرار شده است. ترک آرزوها یادآور آموزه

( و تا این آرزوها در دل نسوزد و خاكستر نشود، 222: 1386سراسر رنج، و مبدأ رنج آرزوهای نفس است )یاحقی، 

ق را متجلی نخواهد كرد. در فرهنگ اسلامی نیز آرزوهای طولانی یا به تعبیری طول دل صاف نخواهد شد و حقای

هر كس آرزویش را طولانی «. مَنْ أَطاَلَ الأَْمَلَ أَسَاءَ العْمََلَ»امل مذموم است. امیرمؤمنان علیه السلام می فرماید: 

خواه لیک نین سفارش میکند: آرزو می(. مولوی چ35كند عملش را زشت و ناپسند میگرداند) نهج البلاغه، حکمت 

 (. 99:  1، ج1397)زمانی، « اندازه  خواه / برنتابد كوه را یک پر كاه

 (6تا نسوزد آرزو در دل نگردد سینه صاف / زنگ از آیینه میگردد به خاكستر جدا )غزل شماره 

 (1015ش است)تا نسوزد آرزو، پردازِ دل بی حاصل است/ چون به خاكستر رسی آیینه پردازی خو

 (5463تا نسوزد آرزو در دل نگردد سینه صاف/ ما به این خاكستر این آیینه را پرداختیم )

بیه تمثیل كه در در این ابیات اسلوب معادله به كار رفته است. دو مصرع رابطه نحوی با یکدیگر ندارند. نوعی تش

رزو سمبل تعلقات آن ضرب المثل شناخته شده است. آن ارسال المثل نیز وجود دارد. از نوعی كه بعد از این به عنوا

هد دل پاک نخوا دنیوی در دل است كه به منزله زنگار آیینه عمل میکند. آرزوها تا در دل نسوزد و از بین نرود،

رض آمد چون غ» شد. سوختن آرزو خود نوعی استعاره است. مضمون به كار رفته مشابه این بیت مولوی است: 

 (1/148: 1397)زمانی، « صد حجاب از دل به سوی دیده شدهنر پوشیده شد/ 

 ( تیره روزان صیقل آیینه یکدیگرند2
زارها سبب آانسانهای تیره روز و نگونبخت اسباب زحمت یکدیگرند و برای هم مانند صیقل عمل میکنند و همین 

زنگ را از آیینه دل  واننداند كه میتصفای درون است. تیره روزان در شعر صائب به خاكستر دلخن تشبیه شده

رمه تشبیه كرده است. به سبزدایند. از این رو باید با آنها مدار كرد و دل آزرده نبود. صائب در جایی دیگر آنها را به 

براین اهل دل اعتقاد قدما سرمه دید چشم را افزایش میدهد. وقتی از كسی آزرده میشوی درونت صافی میشود. بنا

. سختیهای نمیکنند زیرا میدانند كه حکمتی در آن است و روسفیدی در پی خواهد داشت از بخت سیاه خود شکوه

 روزدار نیز باعث صفای درون است.

 (167، غزل 1تیره روزان صیقل آیینه یکدیگرند/ زنگ از دل میبرد خاكستر دلخن مرا)دیوان صائب، ج

ستند. ارسال هدر این بیت همان تیره روزان  در این جا نیز اسلوب معادله دیده میشود. مقصود از خاكستر دلخن

 المثل به معنای دقیق وجود ندارد. دل نیز به آیینه مانند شده است.

، غزل 2 جات روشن به خاكستر م یچ)دیوان صائب، با فلک چندان مدارا كن كه دل صافی شود/ چون شود آیینه

2276) 

 «نا:به قول مولا كمال میشود و نباید از آنها شکایت كرد.مقصود از خاكستر، سختیهای روزدار است كه باعث رشد و 

ولوی را میتوان مدر این اشارات تأثیرپذیری صائب از «. من عجب دارم ز جویای صفا / كو رمد در وقت صیقل از جفا

 دید.

 (2267، غزل 3تیره روزان سرمه چشمند اهل دید را/ كی غبار خاطر آیینه خاكستر شود)دیوان صائب، ج

                                                      
سییالگی  29قبل از میلاد به دنیا آمد. پدرش مردی ثروتمند بود و فرمانروایی ناحیه ای نزدیک ن ال را به عهده داشییت. در  563. بودا در  1

شد و به دنیا پ   شر واقف  سرانجام   به بدبختی ب شراق عظیم » شت پا زد.  شد )یاحقی،   « ا صول آیین بودا به وی الهام  :  1386بر وی تابید و ا

222.) 



 155/ خاكستر و آیینه در شعر صائب

 

شبیه و هم اسلوب معادله در این بیت وجود دارد. تیره روزان به سرمه چشم اهل بصیرت مانند شده اند.مصرع هم ت

دوم به صورت استفهام انکاری است و بیان میکند كه كدورت و ناراحتی از سختیها به رشد و ارتقا كمک نمیکند و 

شکایت در نزد اهل دل ناپسند است. در ابیات بعدی مانند خاكستر نمیتواند زنگارها را بزداید. از این رو شکوه و 

 نیز این مفهوم تکرار شده است.

، غزل 3نیست صایب اهل دل را شکوه از بخت سیاه / میکند خاكستر این آیینه ها را رو سفید)دیوان صائب، ج

2782) 

، غزل 5صائب، جنیست صایب بر دل من از سیه بختی غبار/كی كشد آیینه روی خود ز خاكستر به هم)دیوان 

5433) 

 (234، غزل 1شد ز بخت تیره دل را در نظر عالم سیاه/درچه میباشد ز خاكستر جلا آیینه را)دیوان صائب، ج

دیوان صائب،  45به چشم كم مبین ای ساده دل ما تیره روزان را/ كه صد آیینه از یک مشت خاكستر شود بینا)

 (458، غزل 1ج

 (3518، غزل 4ت / تیره روزان جهان سینه روشن دارند)دیوان صائب، جنور آیینه به اندازه خاكستر اوس

 (3519، غزل 4نور آیینه به اندازه خاكستر اوست / تیره روزان دل خورشید شعاری دارند .) دیوان صائب، ج

 ،1به چشم كم مبین ای ساده دل ما تیره روزان را/ كه صد آیینه از یک مشت خاكستر شود بینا) دیوان صائب، ج

 (458غزل 

 كاری ، روسفیدی انتظار داشت.( می توان از سیاه3
به اعتقاد صائب همنشینی خاكستر و آینه و نقشی كه خاكستر در پاک كردن آینه دارد، نشان میدهد كه میتوان 

 كاری، روسفیدی را انتظار داشت. این موضوع یادآور نقش شرور در عالم است كه نزد حکما مطرح بوده استاز سیاه

ای پرورده شده است. مولانا در دفتر دوم در باب شیطان این موضوع را مطرح كرده و او را از و نزد عرفا نیز به دونه

كشم در بلا هم می»كاردزاران خداوند میداند كه علی رغم رانده شدن از درداه او، عاشق او و در خدمت اوست. 

نی عرفانی همه چیز در این عالم در حیطه قدرت خداوند و در در جهان بی«. لذات او / مات اویم مات اویم مات او

خدمت كائنات است؛ به همین دلیل پذیرفتن مصائب آسان میشود. معنای دیگری كه از این ابیات به ذهن میرسد 

این است كه  این دمان ایجاد میشود كه سیاهکاری مایه روسفیدی است و نتیجه مثبت دارد كه میتواند مانند 

های زیر میان دو فظ یک طنز اجتماعی باشد. سیاهکاران روسفیدند یک انتقاد اجتماعی است. در نمونهنگاه حا

 مصرع رابطه نحوی وجود دارد لذا بحث اسلوب معادله منتفی میشود. 

 (272، غزل 1كاری طمع داریم ما ...) دیوان صائب، جایم/ روسفیدی از سیهصحبت خاكستر و آیینه را تا دیده

، غزل 3كاری نمیباشد ...) دیوان صائب، جستر دل آیینج تاریک روشن شد/ كه میگوید سفیدی در سیهز خاك

3132 ) 

 ( توصیف صورت معشوق 5

استفاده كرده كه این خاكستر یعنی مویها تازه « خاكستر خط»صائب برای توصیف نوخطان، از اضافه تشبیهی 

ری متناقضنما كه ناشی از كنتراست ایجاد شده در چهره رسته بر صورت، سبب درخشش روی وی شده است. تعبی

 ای كه به اعتقاد او درخشش آن از آیینه بیشتر  است و آیینه بدین سبب روی خجالت بر زمین میمالد. است به دونه

 ( 240، غزل 1تا شد از خاكستر خط صیقلی رخسار او/ روی میمالد خجالت بر زمین آیینه را)دیوان صائب، ج

 (497، غزل 1نه فزون میشود از خاكستر/ ابر خط كم نکند روشنی ماه تو را)دیوان صائب، جنور آیی



 145-164 صص ،115 پیاپی شماره ،18 دوره ،1404  آذر ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 156

اما در جایی نیز این رویش مو بر صورت را خللی در زیبایی معشوق دانسته است كه فایده آن این است كه ممکن 

  است به فکر بیچاردان بیفتد. در واقع خط صورت یادآور وضع سیه روزان است.

، غزل 3خط به فکر ما سیه روزان فتد حسنش / كه چون آیینه شد تاریک در خاكستر آویزد)دیوان صائب، ج مگر از

3065) 

صائب در بیت زیر معشوق را آتشینرویی ) سرخ رو( معرفی میکند كه دل نرم را) مومین( سوزانده و به خاكستر 

تفاده شده است و معنای ضرب المثل حضور تبدیل كرده است. در این بیت تنها از باهمایی خاكستر و آینه اس

ندارد. منظور از آیینه در این بیت صورت معشوق نیست بلکه دل عاشق است. معشوق با روی آتشین خود دل چون 

 آیینه عاشق را میسوزاند و به خاكستر بدل میکند.

، غزل 2یوان صائب، جتا چه خواهد كرد صائب با دل مومین من/ آتشین رویی كز او آیینه خاكستر شده است)د

1146) 

در این بیت رابطه نحوی میان دو مصراع وجود دارد و ارسال المثل تنها به شکل باهمایی كلمات خاكستر و آیینه 

 دیده میشود وبه طور دقیق بیان نشده است.

 ( گرمی بازار معشوق به واسطه دل سوخته عاشق است6

ر ازل پرتو حسنت ز تجلی دم زد/ عشق پیدا شد و آتش به همه د» بیت زیر یادآور شعر حافظ است كه میفرماید: 

صائب این مفهوم را با استفاده از خاكستر و آئینه بیان میکند. آن روز در بیت زیر همان روز ازل است كه « عالم زد

حسن تجلی كرده و عشق پیدا شده است. پاک كردن آیینه به معنی تجلی است. در مفاهیم عرفانی، عشق و حسن 

اش خاكستری در دست داشت كه با آن سبب صیقل آیینه تنگاتنگ دارند. در آن زمان عشق از دل سوخته ایرابطه

 هستی شده و حسن تجلی كرده است.

 (3367، غزل 4عشق در كف ز دل سوخته خاكستر داشت / حسن آن روز كه آیینه مصفا میکرد )دیوان صائب، ج

 بر حسن معشوق است.سوز دل عاشقان و رسوایی آنان دواهی 

، غزل 3صفای روی خوبان است در دلسوزی عاشق / كه این آیینه را خاكستر دل پاک میسازد)دیوان صائب، ج

3013) 

، غزل 4چرا زنگ كدورت از تو دارد سرو در خاطر/ ز خاكستر ادر آیینه دردد روشن ای قمری)دیوان صائب، ج

6783) 

( از این رو سرو در این بیت حکم معشوق 663: 2، ج1387شمیسا، « ) قمری ) فاخته( عاشق درخت سرو است» 

را دارد. باهمایی این دو عنصر در شعر صائب دستمایه خلق مضامین زیبا و متنوعی شده است. قمری همانند 

( در این بیت صائب این 195: 1388عاشقی است كه معشوق خود را در آغوش میفشارد )رک: دلی و زینال زاده، 

راری را با مضمون تکراری دیگری كه همان زدودن آیینه با خاكستر است تركیب كرده و مضمونی تازه مضمون تک

 آفریده است.

 ( تشبیه تواضع و خاكساری به خاكستر 7
با تواضع میتوان آئینه دل را جلا داد؛ زیرا برای آتش، خاكستری بهتر از خودش وجود ندارد تا او را جلا دهد. یعنی 

یافتن باید شعله ور شود باید هیزمش بسوزد، بنابراین خاكستر شدنش او را جلا میدهد. خاكستر  آتش برای جلا

آتش مانند روشنگری است كه شغلش صیقل دادن آئینه بوده است. در بیت زیر رابطه دو مصراع مستقل نیست 

 شبیه تمثیل و نیز تشبیه دارد.بلکه رابطه علت و معلولی بین آن ها حاكم است بنابراین اسلوب معادله ندارد اما ت



 157/ خاكستر و آیینه در شعر صائب

 

 (367، غزل 1به درد خاكساری ده جلا آیینه دل را/ كه روشنگر به از خاكستر خود نیست اخگر را )دیوان صائب، ج

 ( 5485، غزل 5خودنمایی نیست در زیر فلک آیین ما/ زیر خاكستر دل خود همچو اخگر میخوریم )دیوان صائب، ج

فاده نکرده بلکه فقط واژه آیین را به كار برده كه با آیینه متجانس است و این تصرف در این بیت صائب از آیینه است

 او قابل توجه است و ایهام تبادر دارد.

 ( تمایل به فقر و نداری8
شاید یکی از دلایلی كه در شعر سبک هندی اظهار فقر و فاقه یا به تعبیر علی دشتی، زنجموره، وجود دارد اعتقاد 

كه در این بیت آمده است. دل روشن در جامه رنگین سیاه میشود. رفاه و آسایش میتواند اثراتی  به مطلبی باشد

منفی بر روح و جان داشته باشد به همین دلیل صائب خود را به خاكستر دلخن دنیا قانع میداند. در این جا برخلاف 

 رنشینی ارائه شده است.ابیات دیگر حسن تعلیل وجود ندارد، بلکه یک دلیل برای قناعت به خاكست

 (5487، غزل 5میشود در جامه رنگین دل روشن سیاه / ما به خاكستر ازین دلخن چو اخگر قانعیم )دیوان صائب، ج

 ( عدم توفیق در سلوک عارفانه9
 (2465، غزل 3سوختم و زخاطرم زنگ كدورت برنخاست/ رفت خاكستر به باد آیینه بی رداز ماند)دیوان صائب، ج

 (2529، غزل 3سینه من ناخن صیقل كبود / سعی خاكستر چه با آیینه تارم كند)دیوان صائب، ج شد ز زنگ

، غزل 3در امیدواری آنچنان مسدود شد صایب / كه از آیینه زنگ از سعی خاكستر نمیخیزد )دیوان صائب، ج

3051) 

، غزل 1دیوان صائب، ج برد زنگ از دل آیینه تاریک خاكستر/ مبدل چون كنم صائب به دلشن دلخن خود را)

360) 

 در مصرع دوم استفهام انکاری به كار رفته و مسیر سلوک دشوار تلقی شده است.

 ( موفقیت درصفای دل10

 دلیل تاری دل را در بعضی مواقع از شدت روشنی نیز میداند. در بیت زیربه این موضوع اشاره كرده است.

 (5770، غزل 5تار میشود چه كنم)دیوان صائب، جبر آبگینه من بار نیست خاكستر/ ز روشنی دل من 

همچنین در بیتی دیگر اظهار میدارد نیاز به سیر و سلوكی این چنین ندارد و از درد تعلق آزاد است. یادآور این 

همت صائب «. غلام همت آنم كه زیر چرخ كبود / ز هر چه رنگ تعلق پذیرد آزاد است» بیت از حافظ كه میفرماید

 ای رسانده است كه به سلوک و ریاضت نیازمند نیست.ه درجهنیز او را ب

 (5953، غزل 3آیینه ما درد تعلق ن ذیرد / ما چشم به خاكستر سنجاب نداریم)دیوان صائب، ج

 ( نقشی كه صائب در روشنگری دیگران دارد11
رده و به همین دلیل رو كصائب خود را مانند تیره روزی میداند كه خاكستر زنددی خود را صرف معشقوق آیینه

 رو سفید است. او سربلند است كه عاشق است ادر چه خود را تیره روز میداند.

 (6339، غزل 6هنوز از كف خاكستر فسرده من / هزار آینه پرداز میتوان كردن )دیوان صائب، ج

، غزل 1صائب، جمرا این روسفیدی در میان تیره روزان بس/ كه كردم صرف آن آیینه رو خاكستر خود را)دیوان 

357) 

 (5495، غزل 5ناخن فولاد دارد منت روشنگران/ تیغ جان را روشن از خاكستر دل میکنیم)دیوان صائب، ج

 در جایی نیز معنای متضاد این موضوع را مطرح میکند و عکس آن را منظور دارد.

 (5361، غزل 5سیاه)دیوان صائب، جسوختم از بس نفس در زیر خاكستر زدم / آن سیه رویم كه صد آیینه را كردم 



 145-164 صص ،115 پیاپی شماره ،18 دوره ،1404  آذر ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 158

 (  توصیه به عبادت در بام و شام و نیمشب12
 (2287، غزل 2درچه خاكستر شب صیقل زنگار دل است/ در صفاكاری دل دست ددر دارد صبح )دیوان صائب، ج

 (2291، غزل 2در به خاكستر شب پاک نکردی دل را/ سعی كن سعی كه این آینه بزدایی صبح )دیوان صائب، ج

 (3352، غزل 4در به خاكستر شب آینه روشن نکنی / صیقل از قامت خم هر سحری باید كرد)دیوان صائب، ج

 (4070، غزل 4شب زنده دار باش كه دردد سفید روی / آیینه چون پناه به خاكسترآورد)دیوان صائب، ج

 قیق به كار نرفته است.در این ابیات رابطه نحوی دو بیت كاملا روشن است و ارسال المثل نیز به طور د

 ها در مسیر رشد، وجود خود را صیقل میدهند( انسان13

 (3511، غزل 4در ته توده خاكستر هستی چون برق / درم روشنگری آینه جان خودند)دیوان صائب، ج

 اند كه زنگ را از آینه میزدایدروشنگر، آینه پیرا، آینه زدا و آینه افروز به كسی دفته

 (5894، غزل 5از زنگبار چرخ/ در دلخن جهان پی خاكستر آمدیم)دیوان صائب، ج چون كاروان آینه

 (6436، غزل 6آیینه ز خاكستر ادر نور پذیرد/ از دردكشی صاف شود سینه مستان )دیوان صائب، ج

 برای صیقل روح باید ریاضت كشید

 (5246، غزل 5صائب، جهست هرآینه را صیقل دیگر صائب / جز به خاكستر تن نیست صفاكاری دل)دیوان 

 (5650، غزل 5ام / چشم امید به خاكستر دلخن دارم) دیوان صائب، جغوطه در زنگ زد از سیر چمن آینه

 (118، غزل 1میبرد آیینه را خاكستر از دل زنگ غم/ دوشه دلخن به است از دلستان دیوانه را) دیوان صائب، ج

 (231، غزل 1ز خاكستر سواد آیینه را) دیوان صائب، جآه از زنگ كدورت پاک سازد سینه را/ میشود روشن 

 ( وقتی از زنگار نفس پاک شدی در سختی نمان14
 (4877، غزل 5چون ز زنگار خودی آیینه را پرداختی / همچو خاكستر مقیم دوشه دلخن مباش )دیوان صائب، ج

 كند( دوری از معشوق دل را كدر می15
 (5493، غزل 5رم /آب را در دیده آیینه خاكستر كنیم)دیوان صائب، جدر نباشد در میان روی تو از یک آه د

های  فلزی را قطرات آب كدر میکند و باعث میشود كه زنگ بزند. ادر معشوق نباشد دل كدورت مییابد دلیل  آینه

 آن آهی است كه در فراق معشوق كشیده میشود.

 ( حقیقت در درون ماست16
شده       سرمه حیرت  شم ما پرددی از  صائب، ج       چ ست) دیوان  ستر ما ست / ورنه آن آینه رو در ته خاك ، غزل 2ا

1433) 

سبب ناتوانی در           سرمج حیرت  ست كه  شود، دفته ا سرمه باعث افزایش دید می در این بیت برخلاف باور رایج كه 

سویدای درون ما كه از            شوق آیینه رو در  سطه حیرت چیزی نمیبیند و درنه مع شم به وا ست و چ شده ا دیدن 

شبه به نیازمند          آ ست.  در این بیت تمثیل وجود دارد اما م ست حضور دارد، اما پنهان ا شده ا تش عشق خاكستر 

ستر و آینه جلب توجه میکند. مفهوم كلی         ساند و در بدو امر باهمایی خاك سال المثل را بر ست تا بتواند ار تأویل ا

شاید غفل        سرمه حیرت و  ست اما  ست كه حقیقت در درون ما ست. بیت زیر نیز در   بیت آن ا ت مانع دیدن آن ا

 همین مفهوم است. 

 (2894، غزل 3نمیدانند مردم آفتابی هست در عالم / خدا آیینه ما را زخاكستر برون آرد)دیوان صائب، ج

مسلم است كه خورشید در عالم برای همه قابل دریافت است. پس این چه آفتابی است كه مردم از آن بی اطلاعند. 

در این جا آفتاب استعاره از حقیقت است و به شیوه عرفان به درک حقیقت هستی اشاره میکند كه به وسیله دل 



 159/ خاكستر و آیینه در شعر صائب

 

قات و غفلت مانند خاكستر تیره و تار است از سیاهی انجام می ذیرد و از خداوند میخواهد تا دل را كه به واسطه تعل

 نجات دهد تا بتواند حقیقت را آن چنان كه هست دریابد.

 

 گیرینتیجه
مردمگرایی از ویژدیهای سبک هندی است . صائب نیز از موضوعات رایج در زنددی عامه در شعر خود بهره برده 

های فلزی است كه داهی با استفاده از قل دادن آیینهاست. یکی از این موضوعات چنان آن كه ذكر آن رفت صی

ضرب المثلی است كه در فرهنگ « روزدار آئینه را محتاج خاكستر كند»خاكستر صورت میگرفته است. مصرع 

اشارات با تردید به صائب نسبت داده شده است. تلمیح به محتوای این ضرب المثل البته نه به طور دقیق، در پنجاه 

ات شعر صائب دیده میشود كه علاوه بر آن، درآنها تمثیل و سمبل و داه تنها باهمایی وجود دارد. هنر بیت از غزلی

صائب آن است كه تازدی مضامین خود را با موضوعات تکراری شکل داده است. نوآوری او در تصرفی است كه در 

ان مثال از آن هم برای بیان موفقیت مفاهیم ایجاد میکند. داهی با همین مفهوم، مضامین متضاد میسازد. به عنو

در سلوک عارفانه و هم عدم موفقیت در سیر و سلوک استفاده كرده است. تشبیه تمثیل در پنجاه بیتی كه به 

دست آمد داه به شکل اسلوب معادله و داه به تنهایی و زمانی نیز به شکل ارسال المثل ظاهر شده است. ارسال 

زی كه بعدها ضرب المثل میشود. استفاده از ضرب المثل این ویژدی را دارد كه آمیالمثل در معنای سخن حکمت

هیچگاه مبتذل نمیشود. با وجود تکراری بودن این پنجاه بیت از حیث تلمیح به ضرب المثل باز هم جذابیت و 

بی دریافته و در نوآوری وجود دارد و راز آن در تناسبی است كه با وضعیت به كار رفته دارد و صائب این را به خو

شعر خود به كار برده است. در برخی موارد نیز تنها از باهمایی خاكستر و آیینه استفاده كرده و به طور مستقیم 

چشم ما پرددی از سرمه حیرت شده است / ورنه آن آینه »ای به این شیوۀ زدودن زنگار ندارد، به عنوان مثال اشاره

خودنمایی نیست در زیر »بهره برده است. « آیین»تی به جای آیینه از واژه و در جایی ح« رو در ته خاكستر ماست

تمثیل از ویژدیهای بارز سبک هندی است كه در «. فلک آیین ما/ زیر خاكستر دل خود همچو اخگر میخوریم

بهره های اخلاقی آموزش غیرمستقیم نقش مهمی را ایفا میکند. صائب در این ابیات از تشبیه تمثیل برای توصیه

برده است. تمثیل و مثل ماندداری بیشتری در ذهن ایجاد میکند، به ویژه زمانی كه مخاطبان عموم مردم باشند. 

استفاده از این امکانِ زبانی به دلیل آن كه شنونده خود را مخاطب مستقیم نمیداند، اثر بیشتری دارد. تمثیل 

گاه متفاوت ببیند و اندیشه ها به چالش كشیده شود. همچنین كمک میکند تا مخاطب جهان پیرامون خود را با ن

در ابیات مذكور موضوعاتی مختلفی مطرح شده است. صائب همسو با نگاه عارفان معتقد است حقیقت در درون 

خود ماست و ما باید با صیقل دل زمینه فهم و درک آن را فراهم آوریم. برای این كار لازم است از آرزوهای دور و 

ها نهراسیم و رفتار ناصواب تیره روزان را تحمل كنیم، تواضع و فروتنی را پیشه خود سازیم  و از سختی دراز پرهیز

كنیم و شکایتی نکنیم زیرا این مسیر، سبب اعتلای روح و جان ماست. توصیه به عبادت و تقوا و عاشقانه زیستن 

نشان از نگاه آشنازدایانه وی داردداه در این ابیات  از مواردی است كه در این ابیات وجود دارد. تعابیر متناقضنما كه

شود. تعابیر وی در این ابیات نمونه ای از تلاش صائب برای بیرون آمد از سلطه سنتهای ادبی و در مشاهده می

 عین حال پایبندی به آنهاست. در بخشهای عارفانه شعر او تأثیرپذیری او از مولانا و حافظ مشهود است.

 

 

 



 145-164 صص ،115 پیاپی شماره ،18 دوره ،1404  آذر ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 160

 ردانیتشکر و قد

 اعلام مینماید.همکاران مجله بهار ادب مراتب تشکر و قدردانی خود را از ه نویسند

 

 تعارض منافع

این مقاله دواهی مینماید كه این اثر در هیچ نشریج داخلی و خارجی به چاپ نرسیده و حاصل فعالیتهای  هنویسند

است و ایشان نسبت به انتشار آن آداهی و رضایت دارند. در این تحقیق كلیج قوانین و  هپژوهشی تمامی نویسند

مقررات اخلاقی رعایت شده و هیچ تخلف و تقلبی در آن صورت نگرفته است. مسئولیت دزارش تعارض احتمالی 

شده را بر عهده  نویسندۀ مسئول است و ایشان مسئولیت كلیج موارد ذكر ۀمنافع و حامیان مالی پژوهش بر عهد

 میگیرند.

 
REFERENCES 
Books 
Dehkhoda, A. A. (2004). Proverbs and judgment. Tehran: Amir Kabir Publications. 
Erfan, H. (2013). Translation and explanation of Jawaher al-Balagha (Vol. 2). Qom: 

Balaghat Publishing House. 
Khorramshahi, B. (1993). Hafez nameh (Vol. 1, 5th ed.). Tehran: Scientific and 

Cultural Publishing Company. 
Pournamdarian, T. (2004). Secrets and secret stories in Persian literature. Tehran: 

Scientific and Cultural Publishing Company. 

Saeb, M. A. (2008). Divan Saeb (M. Ghahraman, Ed.; Vols. 1–6, 5th ed.). Tehran: 
Scientific and Cultural Publications. 

Sahebi, A. (2008). Allegory therapy: The use of allegory in cognitive reconstruction 
(6th ed.). Tehran: SAMT. 

Shafiei Kadkani, M. R. (1987). Imagination in Persian poetry. Tehran: Agah. 
Shafiei Kadkani, M. R. (1992). Poet of mirrors: A study of Indian style and Bidel's 

poetry (3rd ed.). Tehran: Agah Publishing House. 
Shafiei Kadkani, M. R. (2011). A poet in the onslaught of critics: Literary criticism in 

the Indian style on Hazin Lahiji's poetry (Vol. 3). Tehran: Agah. 

Shamisa, S. (2000). Poetry stylistics (6th ed.). Tehran: Ferdows. 
Shamisa, S. (2008). Dictionary of Persian literature references (2nd ed., Vol. 2). 

Tehran: Mitra Publishing House. 

Shamisa, S. (2014). Literary criticism. Tehran: Mitra Publishing House. 

Shamisa, S. (2019). Bayan. Tehran: Mitra Publishing House. 

Shamisa, S. (2022). A new look at Badi'. Tehran: Mitra Publishing House. 
Yahaghi, M. J. (2007). Dictionary of myths and stories in Persian literature. Tehran: 

ontemporary Culture. 



 161/ خاكستر و آیینه در شعر صائب

 

Zamani, K. (1993). Comprehensive commentary on the Spiritual Masnavi (Vol. 1, 1st 
ed.). Tehran: Etelaat Publications. 

 
Articles 
Amiri Firuzkouhi, K. (2014). In the right of Saeb. In M. R. Daryagasht (Ed.), Saeb and 

the Indian style in the scope of literary research. Tehran: Dr. Mahmoud 
Afshar Foundation Publications, pp. 17–26. 

Babasafari, A. A., Toghiani, E., & Fallahi, S. (2010). Rhetorical analysis of allegory 
based on the opinions of early and late rhetoricians. Literature and Language 
Journal, 27(24). Kerman: Shahid Bahonar University, Faculty of Literature and 
Humanities, pp. 19–38. 

Biriya Gilani, M. (2014). Innovation in Saeb’s style. In M. R. Daryagasht (Ed.), Saeb 
and the Indian style in the scope of literary research. Tehran: Dr. Mahmoud 
Afshar Foundation Publications, pp. 61–74. 

Golchin Maani, A. (1976). Recurring themes in Saeb's Divan. Modern Literary 
Essays, 48, pp. 252–625. 

Goli, A., & Zeinalzadeh, H. (2009). Sir and its themes, interpretations, and poetic 
proportions in the Divan of Saeb Tabrizi. Parsi Nameh Journal, 48–49, pp. 
175–200. 

Hakim Azar, M. (2016). Discussion on the simile of allegory and its function in the 
ghazal of Saeb Tabrizi. Literary Techniques Journal, 15, pp. 117–136. 

Isfahani Bolandbali, Y., Tadayin Najafabadi, M., & Rashidi Ashjerdi, M. (2015). The 
image of a candle on the screen of Saeb Tabrizi's imagination. Quarterly 
Journal of Poetry and Prose Stylistics (Bahar Adab, 29), pp. 21–39. 

Jahanshahi, F., & Sarami, G. (2017). Allegory as a carrier of Saeb's educational 
thoughts. Quarterly Journal of Allegory Research in Persian Language and 
Literature, 31, pp. 1135. 

Khakpour, M. (2017). A study on the allusions of Saeb's poetry and her 
interpretations of it. Journal of Persian Style and Prose (Bahar Adab, 35), pp. 
75–92. 

Latifian, S., Soltani-Kuhbanani, H., & Jahani, M. T. (1401 A). The functions of 
prophetic motifs in the sonnets of Saeb Tabrizi. Persian Literature Textual 
Studies Quarterly, 14(2), pp. 83–101. 

Latifian, S., Soltani-Kuhbanani, H., & Jahani, M. T. (1401 B). The motif of the tale of 
Joseph (AS) in the ghazals of Saeb Tabrizi. Scientific Journal of Linguistic-
Rhetorical Studies, 13(29), pp. 241–276. 

Mastaali Parsa, G. (2010). Rhetorical use of mirror in Saeb's Divan. Specialized 
Quarterly Journal of Stylistics of Poetry and Prose (Bahar Adab), 8, pp. 45–
58. 

Mortezaei, J. (2011). Allegory, image or creative art. Researches on Persian 
Language and Literature, 4(12), pp. 29–38. 



 145-164 صص ،115 پیاپی شماره ،18 دوره ،1404  آذر ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 162

 Mo'taman, Z. A. (2014). The Safavid period or the period of the spread of Indian 
style. In M. R. Daryagasht (Ed.), Saeb and Indian style in the scope of literary 
research (pp. 521–537). Tehran: Dr. Mahmoud Afshar Foundation 
Publications. 

Najjar Nobari, E., Sajjadi, A. M., Mahouzi, M., & Tavusi, M. (2017). Opposite reading 
is one of the stylistic characteristics of Saeb Tabrizi. Quarterly Journal of 
Poetry and Prose Stylistics (Bahar Adab, 10(1) *), pp. 1–35. 

Qara Maleki, Faramarz Ahmad. (2008). Parable. Great Islamic Encyclopedia. Under 
the supervision of Kazem Mousavi Bojnourdi. Vol. 16, Ch. 1 Tehran: Center 
for the Great Islamic Encyclopedia. 

Rezaei, M., & Nagizadeh, A. (2015). Transnormativity in Indian style poetry. Journal 
of Linguistic-Rhetorical Studies, 6(11), pp. 69–94. 

Riahi, M. A. (2014). Saeb Tabrizi, the poet of his time. In M. R. Daryagasht (Ed.), 
Saeb and the Indian style in the scope of literary research (pp. 95–106). 
Tehran: Dr. Mahmoud Afshar Foundation Publications. 

Safavi, Z. (1999). History of literature (2nd ed.). Tehran: Ferdows, pp. 48–50. 
Taghavi, M., & Dehghan, E. (2009). What is a motif and how is it formed? Specialized 

Quarterly Journal of Literary Criticism, 2(8), pp. 7–31. 
Zarrin Koob, A. H. (2014). The pilgrim of India. In M. R. Daryagasht (Ed.), Saeb and 

Indian style in the scope of literary research. Tehran: Dr. Mahmoud Afshar 
Foundation Publications. 

 

 فارسی فهرست منابع
 كتابها

 (. رمز و داستان های رمزی در ادب فارسی. تهران، شركت انتشارات علمی و فرهنگی.1383پورنامداریان، تقی.)

 ت علمی و فرهنگی.(.حافظ نامه. جلد اول. چاپ پنجم. تهران. شركت انتشارا1372خرمشاهی، بهاء الدین.)

 (.امثال و حکم. تهران. انتشارات امیركبیر.1383دهخدا، علی اكبر.)

 (. شرح جامع مثنوی معنوی. چاپ اول. جلد اول.تهران. انتشارات اطلاعات.1372زمانی، كریم.)

 (. صورخیال در شعر فارسی. تهران. آداه.1366شفیعی كدكنی، محمدرضا.)

شاعر آینه ها ) بررسی سبک هندی و شعر بیدل(. چاپ سوم. تهران. نشر  (.1371شفیعی كدكنی، محمدرضا. )

 آداه.

(. شاعری در هجوم منتقدان: نقدادبی در سبک هندی پیرامون شعر حزین 1390شفیعی كدكنی، محمدرضا. )

 . تهران. آده.3لاهیجی. چ

 (. نگاهی تازه به بدیع. تهران.نشر میترا.1401شمیسا، سیروس. )

 ( .نقد ادبی. تهران.نشر میترا.1393.)شمیسا، سیروس 

 (. بیان.تهران. نشر میترا.1399شمیسا، سیروس .)

 (. سبک شناسی شعر. چاپ ششم. تهران. فردوس. 1379شمیسا، سیروس. )

 (. فرهنگ اشارات ادبیات فارسی.ویراست دوم. جلد دوم.تهران. نشر میترا.1387شمیسا، سیروس.)



 163/ خاكستر و آیینه در شعر صائب

 

درمانگری: كاربرد تمثیل در بازسازی شناختی. چاپ ششم. تهران، سازمان مطالعه (. تمثیل 1387صاحبی، علی.)

 و تدوین كتب علوم انسانی دانشگاه ها) سمت(.

(. دیوان صائب تبریزی، به كوشش محمد قهرمان، جلد اول تا ششم. چاپ پنجم. تهران، 1387صائب، محمد علی.)

 انتشارات علمی فرهنگی.

 ه و شرح جواهر البلاغه. جلد دوم.قم.نشر بلاغت.(. ترجم1392عرفان، حسن. )

 (. فرهنگ اساطیر و داستان واره ها در ادبیات فارسی.تهران. فرهنگ معاصر.1386یاحقی، محمد جعفر. )

 مقاله ها

تصویر شمع بر پرده  .(1394).اصفهانی بلند بالایی، یاسمین.تدین نجف آبادی، مهدی. رشیدی آشجردی، مرتضی

 .39-21، صص 29فصلنامه تخصصی سبک شناسی نظم و نثر) بهار ادب(، شماره  .زیخیال صائب تبری

در صائب و سبک هندی در دستره تحقیقات ادبی. دردآوری ». در حق صائب(. «1393امیری فیروزكوهی، كریم.)

 .26-17محمد رسول دریادشت. تهران: انتشارات بنیاد موقوفات دكتر محمود افشار،

تحلیل بلاغی تمثیل براساس آراء بلاغیان متقدمّ و  .(1389).طغیانی، اسحاق. فلاحی، صادق باباصفری، علی اصغر.

نشریه ادب و زبان، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه شهید باهنر كرمان، دوره جدید شماره .متأخر

 .38-19(، صص 24)پیاپی 27

صائب و سبک هندی در دستره تحقیقات ادبی.  در« نوآوری در شیوۀ صائب(. » 1393بیریای دیلانی، محمد.)

 .74-61دردآوری محمد رسول دریادشت. تهران: انتشارات بنیاد موقوفات دكتر محمود افشار، 

فصلنامه تخصصی نقد ادبی، سال .(. موتیف چیست و چگونه شکل می دیرد؟1388تقوی، محمد. دهقان، الهام. )

 .31-7، صص 8، شماره2

فصلنامه تحقیقات تمثیلی .های تعلیمی صائبتمثیل محمل اندیشه.(1396).می، قدمعلیجهانشاهی، فاطمه. سرا

 .35-11واحد بوشهر، شماره پیاپی: سی و یکم، صص  -در زبان و ادب فارسی، دانشگاه آزاد اسلامی

ه بحث در تشبیه تمثیل و كاركرد آن در غزل صائب تبریزی،نشریه فنون ادبی، شمار .(1395).حکیم آذر، محمد

 .136-117، صص 15

(. پژوهشی در تلمیحات شعر صائب و تصرفات وی در آن، نشریه سبک شناسی  و نثر فارسی 1396خاك ور، محمد.)

 .92-75، صص 35) بهار ادب(، شماره 

، 6بلاغی، سال  -فراهنجاری در شعر سبک هندی، نشریه مطالعات زبانی .(1394).رضایی، محمد. نقی زاده، آرزو

 .94- 69ص ، ص11شماره 

، در در صائب و سبک هندی در دستره تحقیقات «صائب تبریزی شاعر زمانج خویش»  .(1393).ریاحی، محمد امین

 .106-95تهران، انتشارات بنیاد موقوفات دكتر محمود افشار،  .دردآوری محمد رسول دریادشت .ادبی

دردآوری محمد .، در صائب و سبک هندی در دستره تحقیقات ادبی«زائر هند»  .(1393) .زرین كوب، عبدالحسین

 .114-107تهران، انتشارات بنیاد موقوفات دكتر محمود افشار، .رسول دریادشت

سلامی. زیر نظر كاظم موسوی بجنوردی. ج.  1387قرا ملکی، فرامرز احمد .)  1چ. 16(.تمثیل. دائرۀالمعارف بزرگ ا

 لمعارف بزرگ اسلامی.تهران: مركز دائرۀا

-625، 48نشریه جستارهای نوین ادبی، شماره    .مضامین تکراری در دیوان صائب   .(1355) .دلچین معانی، احمد

252. 



 145-164 صص ،115 پیاپی شماره ،18 دوره ،1404  آذر ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 164

 .«سرو و مضامین، تعابیر، تناسبات شعری آن در دیوان صائب تبریزی»  .(1388).دلی، احمد. زینال زاده، حمیده

 .200-175، صص 49و  48نشریه نامه پارسی، شماره 

كاركردهای موتیفهای تلمیحی انبیا در .الف (1401).لطیفیان، سارا. سلطانی كوهبنانی، حسن. جهانی، محمد تقی

، دوره جدید، سال چهاردهم، 59فصل نامه علمی متن شناسی ادب فارسی، سال .غزلیات صائب تبریزی

 . 101-83(، صص 54شماره دوم )پیاپی 

موتیف تلمیحی یوسف )ع( در غزلیات  .(ب1401).نی، حسن. جهانی، محمد تقیلطیفیان، سارا. سلطانی كوهبنا

 .276-241، صص 29، شماره 13بلاغی، سال -مجله علمی مطالعات زبانی .صائب تبریزی

پژوهش های زبان و ادب فارسی، دانشکده ادبیات و علوم  .تمثیل، تصویر یا صنعت بدیعی.(1390) .مرتضایی، جواد

 .38-29(، صص 12) پیاپی  4اصفهان، شماره انسانی، دانشگاه 

فصلنامه تخصصی سبک شناسی نظم و نثر) .كاربرد بلاغی آینه در دیوان صائب .(1389).مستعلی پارسا، غلامرضا

 .58-45، صص 8بهار ادب(، سال سوم، شماره دوم، پیاپی 

ب و سبک هندی در دستره ، در صائ«دوره صفویه یا دوره رواج سبک هندی» .(1393).مؤتمن، زین العابدین

-521تهران، انتشارات بنیاد موقوفات دكتر محمود افشار، .دردآوری محمد رسول دریادشت.تحقیقات ادبی

537. 

(، مخالف خوانی یکی از 1396نجار نوبری، عفت. سجادی، علی محمد. ماحوزی، مهدی. طاووسی، محمود، )

سی نظم و نثر) بهار ادب(، سال دهم، شماره ویژدیهای سبکی صائب تبریزی، فصلنامه تخصصی سبک شنا

 ؛35یکم، پیاپی 
 
 
 
 
 
 
 
 

 معرفی نویسندگان

 ، ایران.تهران، فرهنگیاندانشگاه ، زبان و ادبیات فارسیدروه  استادیار: ناهید طهرانی ثابت

(Email: tehranisabet@cfu.ac.ir) 
(ORCID: 0009-0009-6710-4190) 

 

COPYRIGHTS 
©2021 The author(s). This is an poen access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 
(CC BY 4.0), which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, as long as the original 
authors and source are cited.  

 

Introducing the author 
Nahid Tehrani Sabet: Assistant Professor, Department of Persian Language and Literature, 
Farhangian University, Tehran, Iran. 
(Email: tehranisabet@cfu.ac.ir) 
(ORCID: 0009-0009-6710-4190) 


