
 مقاله پژوهشی

سینا و نهای ابنهای شناختی با اسطوره و عرفان در داستابررسی ساختاری مناسبات استعاره

 سهروردی
 

 پور آلاشتی، علی اكبر باقری خلیلی، حسین حسن*اركاكلی، مسعود روحانیهاجر آق
 دروه زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه مازندران، بابلسر، ایران.

 

 

 19-36 صص ،115، شماره پی در پی 1404شماره نهم، آذر سال هجدهم، 
https://irandoi.ir/doi/10.irandoi.2002/bahareadab.2025.18.7938 

 

 علمی سبک شناسی نظم و نثر فارسینشریه 

 )بهار ادب سابق(

 

 چکیده:
های شناختی به عنوان یکی از الگوهای ادراكی معتبر برای تبیین استعارهزمینه و هدف: 

های عرفانی شناخته میشوند. نگرش استعاری عارفان و فیلسوفان، عنصر بلاغی غالب در تجربه

روایتهای شهودی و استدلالی آنان است كه سبک شخصی آنها را شکل میدهد. با توجه به اینکه 

زبان حکمت و عرفان، به ویژه در قالب داستانهای رمزی، همانند زبان شعر و هنر، دارای ویژدیهای 

بانی رمزی و استعاری است و همچنین با در نظر درفتن پیوندهای نادسستنی میان متون عرفانی ز

سینا و سهروردی را ای داستانهای ابنساخت اسطورهو اسطوره، این پژوهش بر آن است تا ژرف

ی، سینا و سهروردنها تحلیل و بازنمایی نماید. در تحلیل داستانهای ابنبر مبنای زبان استعاری آ

چگونگی كاركرد و تعامل استعاره با اسطوره و عرفان مورد بررسی قرار میگیرد تا روشن شود كه 

 .اندچگونه این دو فیلسوف از این ابزارها برای تأویل و تبیین جهانبینی خود بهره جسته

ای، در صدد واكاوی و تبیین عمیقتر آثار این پژوهش با اتخاذ روش كتابخانهروش مطالعه: 

دقیق و نظاممند داستانها مبنای اصلی پژوهش  سینا است. بدین منظور، مطالعهسهروردی و ابن

ای مرتبط، تلاش میشود تا بداری اولیه از منابع كتابخانهدیری از فیشرا تشکیل میدهد. با بهره

استخراج و شناسایی كرده و  ها و اسطورهتحلیلی، ابتدا استعاره-از روش توصیفیبا استفاده 

 خوانشی متفاوت از این آثار ارائه شود. 

های شناختی نقشی محوری در بازآفرینی و كاركرد كه استعارهها حاكی از آن است یافته ها:یافته

های كهن ای كه اسطورهسینا و سهروردی ایفا میکند؛ به دونهفلسفی ابن-اسطوره در متون عرفانی

در میان آثار  .های شناختی سیال تبدیل میشونداز حالت روایی صِرف خارج شده و به استعاره

مثابه داستانی كهن، بلکه چونان زبانی زنده برای بیان سلوک سینا و سهروردی، اسطوره نه بهابن 

 وجودی انسان بازآفرینی میشود.

های شناختی در تعامل با اسطوره، در راستای تبیین و اقناع دیری: در این آثار استعارهنتیجه

 .سینا و سهروردی عمل میکنندمخاطب نسبت به جهانبینی ابن

 

 1404خرداد  20 :دریافت تاریخ   

 1404تیر  22:  داوری تاریخ   

 1404مرداد  10: اصلاح تاریخ   

 1404شهریور  21: پذیرش تاریخ   

 
 :كلیدی كلمات 

 های شناختی، اسطوره، عرفان، استعاره

 سینا، سهرودیابن
 

 :مسئول نویسنده * 

   m.rouhani@umz.ac.ir

 35302000 (11 98)+  

 



Eighteenth year, Number Nine, December 2025, Continuous Number 115, Pages: 19-36 

Journal of the stylistic of Persian poem and prose 
(Bahar-e- Adab) 

Home page: https://www.bahareadab.com 
 
ORIGINAL RESEARCH ARTICLE 

Structural Analysis of Cognitive Metaphors’ Relationships with Myth and Mysticism in 
the Narratives of Ibn Sina and Suhrawardi 
 
H. AgharKakli, M. Rouhani*, A.A. Bagheri Khalili, H. Hassanpour Alashti 
Department of Persian Language and Literature, University of Mazandaran, Babolsar, Iran. 

 

 
ABSTRACT 
BACKGROUND AND OBJECTIVES: Cognitive metaphors are recognized as valid 
perceptual patterns for explicating mystical experiences. The metaphorical 
outlook of mystics constitutes the predominant rhetorical element in their 
intuitive and argumentative narratives, shaping their personal style. Given that 
mystical language, especially in the form of symbolic stories, shares 
characteristics with poetic and artistic language—namely, its symbolic and 
metaphorical nature—and considering the indissoluble ties between mystical 
texts and myth, this research aims to analyze and represent the deep mythical 
structure of Ibn Sina’s and Suhrawardi’s narratives based on their metaphorical 
language. In analyzing their stories, the study examines how metaphor 
functions and interacts with myth and mysticism to clarify how these two 
philosophers utilized these tools to interpret and articulate their worldview. 
METHODOLOGY: This research adopts a library-based approach to delve 
deeper into and elucidate the works of Suhrawardi and Ibn Sina. To this end, a 
meticulous and systematic study of their narratives forms the core of the 
research. By initially extracting information from relevant library sources, the 
study endeavors to provide a distinct interpretation of these works through a 
descriptive-analytical method, first by identifying and extracting metaphors 
and myths. 
FINDINGS: The findings indicate that cognitive metaphors play a pivotal role in 
the re-creation and function of myth within the mystical-philosophical texts of 
Ibn Sina and Suhrawardi. In this process, ancient myths transcend their purely 
narrative state and transform into fluid cognitive metaphors. Within the works 
of Ibn Sina and Suhrawardi, myth is re-created not merely as an ancient tale, 
but as a living language for expressing human existential journeying (spiritual 
quest). 
CONCLUSION: In these works, cognitive metaphors, in interaction with myth, 
serve to explicate and persuade the audience regarding the worldviews of Ibn 
Sina and Suhrawardi. 

 
https://irandoi.ir/doi/10.irandoi.2002/bahareadab.2025.18.7938 
 

NUMBER OF FIGURES 
0 

 

NUMBER OF TABLES 
 

 

NUMBER OF REFERENCES 
 

 

0 0 24 

  

ARTICLE INFO 
 
 
Article History: 
 

Received: 10 June 2025 
Reviewed: 13 July 2025 

Revised: 01 August 2025 
Accepted: 12 September 2025 
 
 
KEYWORDS 
Cognitive Metaphors, Myth,  
Mysticism, Ibn Sina, Suhrawardi. 

 
 
*Corresponding Author 
 m.rouhani@umz.ac.ir 
 (+98 11) 35302000 

https://www.bahareadab.com/


 21/ سینا و سهروردینهای ابنهای شناختی با اسطوره و عرفان در داستابررسی ساختاری مناسبات استعاره

 

 مقدمه 
بیان تجربیات و مفاهیم معنوی و عرفانی از ابزارهای متنوعی زبان عرفان، زبانی است سرشار از رمز و راز، كه برای 

بهره میبرد. دو عنصر كلیدی در این زبان، استعاره و تصویر هستند كه نقش محوری در انتقال مفاهیم پیچیده و 

انتزاعی ایفا میکنند. بدین روش عارفان نیز همچون شاعران و هنرمندان، آنچه كه در ذهن و درون خود دارند و 

ها ای آشکارتر و اثردذارتر به دیگران نشان میدهند. این استعارهاند، به شیوهآنچه را كه در جهان و بیرون تجربه كرده

ها اسطوره است. به عبارتی دیگر، مایهای دارند. یکی از این بنهای دونادون و دستردهها و بنمایهها، زمینهو تصویر

تند كه در آثار عرفانی و فلسفی به شدت با هم در ارتباطند و برای بیان استعاره و اسطوره دو عنصر كلیدی هس

معانی عرفانی چه بسا كارآمدترین وسیله باشند. بنابراین روش این پژوهش با چهارچوب نظری تلفیقی، مبتنی بر 

  اصولشناسی، و به اقتضای بحث با رهیافتی تاویلگرایانه به دنبال پاسخ به سوالات زیر خواهد بود:

 استعاره و اسطوره و چه تعاملی با هم در این آثار دارند؟  -

سینا و سهروردی برای تاویل و تبیین جهانبینی خود چگونه از آنها بهره دارای چه كاركردهایی هستند و ابن -

 میبرند؟

های ستعارهدونه پژوهش مستقلی در رابطه با بررسی ساختاری مناسبات اهای نگارنددان، تاكنون هیچبر اساس یافته

سینا و سهروردی صورت نگرفته است و از این منظر پژوهش های رمزی ابنشناختی با اسطوره و عرفان در داستان

حاضر در این باره بدیع مینماید. امّا در این میان آثار و پژوهشهایی وجود دارند كه، به طور مستقیم و یا غیرمستقیم 

 د، كه برخی از آنها به شرح ذیل میباشد:یاریگر و راهگشای ما در این پژوهش بودن

 «.استعاره مفهومی، الگوی ادراكی تجربه عرفانی در عقل سرخ سهروردی»(، 1396الله )پناهی، نعمت -

نویسنده این مقاله نخست به بررسی زمینه دستگاه فکری و نظام معرفتی حکمت اشراق پرداخته و س س، تجربه 

را كه در قالب نظام استعاری ظهور یافته، بر اساس نظریه استعاره مفهومی  «عقل سرخ»عرفانی سهروردی در رساله 

 مورد پژوهش قرار داده است.

 «.رمز و داستانهای ایرانی» (، 1396ورنامداریان، تقی ) پ -

فلسفی،  –پورنامداریان در این اثر ضمن پرداختن به منظور اصلی كتاب یعنی تفسیر و تحلیل داستانهای عرفانی 

 های رمزدرایی و رمزدشایی بحثی داشته است.ها و انگیزهی رمز و تباین و تناسب آن با مجاز به ذكر زمینهدرباره

 « عقل سرخ: شرح و تاویل داستانهای رمزی سهروردی»(، 1394ورنامداریان، تقی )پ -

انند حکمت های سهروردی مبخش تشکیل شده است. نویسنده در ابتدا به شرح احوال و اندیشه 6این كتاب از 

های سیاسی، عالم انوار و فرشتگان، عالم مثال، تجارب روحانی و ... پرداخته و در بخش بعدی كه اشراقی، اندیشه

العشق، به داستانها اختصای داده شده است، به سراغ شرح داستانهایی چون آواز پر جبرئیل، عقل سرخ، فی حقیقه 

هایی از چند رساله اختصای دارد. ست. بخش سوم كتاب نیز به دزیدهالطیر و روزی با جماعت صوفیان رفته ارساله

ها نیز به تفکیک در بخشهای چهارم و پنجم كتاب ذكر شده است. بخش نهایی نیز شامل شرح داستانها و رساله

 .فهرست آیات قرآنی، احادیث و اقوال عربی و ... است

 «.اندیشه سهروردیهای آیین زرتشت در مایهبُن» (، 1384كربن، هانری ) -

 «.روابط حکمت اشراق و فلسفج ایران باستان»(، 1382كربن، هانری ) -

سهروردی  های آیین زرتشت، همچون شناخت فرشتگان، خورنه و من ازلی در فلسفهمایهدر این آثار كربن به بن

 است.  پرداخته و روابط حکمت اشراق و فلسفج ایران باستان را مورد تحلیل و بررسی قرار داده



 19-36 صص ،115، شماره پیاپی 18، دوره 1404آذر   ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 22

 «.در دو رساله سهروردی براساس نظری استعاره شناختی« ناكجا آباد»مفهوم ( » 1392هاشمی، بی بی زهره ) -

ترین الگوهای استعاری ناكجا آباد در دو رساله آواز پر نویسنده این مقاله به مطالعه و بررسی برخی از دسترده

 العشق سهروردی پرداخته است.جبرئیل و فی حقیقه

 های مشترک و تعاملات پیچیدهو اسطوره: ریشه عرفان
ای هستند كه به ظاهر متفاوت اما در عمق خود پیوندهای عمیقی دارند. در عرفان و عرفان و اسطوره دو پدیده

اسطوره به جهت وحدت در موضوع، یعنی هویت انسان و نحوه ارتباطش با خداوند، در خاستگاه تکوین و رشد 

های های عرفان آشکار میشود كه، این دو جریان فکری بشر از دذشتهو در مقابل توسع مقوله تعالی مفاهیم اسطوره

ای دیرینه دارد و در این پیوند میان اسطوره و عرفان، سابقه دور، دارای وجوه مشترک یا تعامل و همگرایی است.

وبی مشهود است. در این متون، های پس از آن به خهای حماسی و دینی ساسانی و دورانمتون پهلوی و داستان

فرجام »اند. به عنوان مثال، داستان های زرتشتی دارند، با اساطیر درآمیختهعناصر عرفانی كه ریشه در اوستا و آموزه

، ی 1379كوب، ای دویا از این تعامل است )زرینكه در روایات فردوسی نیز به آن اشاره شده، نمونه« كیخسرو

شناسی انسان متدین شکل و بیان میبخشد اده اسطوره عبارت از روایتی مقدس كه به خویشتنبنا به نظر الی(. »25

ای وجود دارد كه آن را جز به بصیرت دینی نمیتوان تعبیر كرد. تعبیر و بدین روی بعدی دینی در دریافت اسطوره

)بهار، « پدیده مضمر است. اسطوره به زبانی دیگر نیازمند توصیف دقیق و تشخیص آن درک دینی است كه در دین

شناسی ( زبان استعاری تعامل بین اسطوره و عرفان را آشکار میکند زیرا اساطیر انسان را به هستی369، ی 1376

نمادین دعوت میکنند و عرفان آدمی را به معرفت و شناخت در خود تشویق میکنند لذا، هریک از اساطیر و عرفان 

، 1382عین حال ذهنی و رویائی، راز بودن را به انسان نوید میدهند. )اسماعیل ور،  در فرآیند تاریخی و معرفتی و در

( بر این اساس تعامل اسطوره و عرفان در وجوه زبان نمادین، تاثیر متقابل معنایی، مبانی شناخت، دینگرایی، 32ی 

های فان و اسطوره، ریشه(. در بررسی ارتباط بین عر1389شکنی میباشد )منصوریان، تقدس زمان و مکان و سنت

( جستجوی 1ای كه بین این دو پدیده برقرار است، میتوان این موارد را برشمرد: مشترک آنها و تعاملات پیچیده

معنا: هم عرفان و هم اسطوره، تلاش میکنند تا به پرسشهای بنیادین انسان درباره معنا و هدف زنددی پاسخ دهند. 

( زبان نمادین: هر دو از زبان نمادین برای بیان مفاهیم 2ر از واقعیت مادی هستند. آنها به دنبال كشف حقیقتی فرات

پیچیده و انتزاعی استفاده میکنند. نمادها در عرفان و اسطوره، ابزاری برای انتقال تجربیات درونی و مفاهیم معنوی 

ربه مستقیم حقیقت از طریق مراقبه تجربه مستقیم: هر دو بر تجربه مستقیم تأكید دارند. در عرفان، تج (3 هستند.

های مختلف به شناخت خود و جهان میرسد. شود و در اسطوره، قهرمان از طریق سفر و آزمونو سلوک حاصل می

ها دارای ساختار روایی مشخصی هستند كه شامل قهرمان، سفر، آزمونها و در نهایت ( ساختار روایی: اسطوره4

روایی، به عنوان الگویی برای بسیاری از روایتهای عرفانی به كار رفته است.  پیروزی یا شکست است. این ساختار

های ها دارند. برای مثال، اسطوره( به عنوان منبع عرفان: بسیاری از مفاهیم و نمادهای عرفانی، ریشه در اسطوره5

عرفان به عنوان تفسیر  (6. اندآفرینش در بسیاری از ادیان و مذاهب، به عنوان منبع الهام برای عرفان عمل كرده

ها است. عارفان با استفاده از ابزارهای عرفانی، به اسطوره: عرفان به دنبال تفسیر و كشف معانی پنهان در اسطوره

( اسطوره به عنوان زبان 7. ها را به زبان خود بازدو میکنندها نفوذ میکنند و مفاهیم آنهای عمیقتر اسطورهلایه

ای بهره میبرند. آنها با استفاده بیان تجربیات درونی و مفاهیم پیچیده عرفانی، از زبان اسطوره عرفان: عارفان برای

با شناخت  ای، مفاهیم انتزاعی را به شکلی ملموستر و قابل فهمتر بیان میکنند.از نمادها و داستانهای اسطوره

دهای عرفانی دست یافت. با توجه به موارد ای عرفان، میتوان به درک عمیقتری از مفاهیم و نماهای اسطورهریشه



 23/ سینا و سهروردینهای ابنهای شناختی با اسطوره و عرفان در داستابررسی ساختاری مناسبات استعاره

 

ای هستند كه به شدت با هم در ارتباطند و هر یک به دیگری ذكر شده میتوان دفت كه، عرفان و اسطوره دو پدیده

 عمق و غنا میخشد. با بررسی این ارتباط، میتوان به درک عمیقتری از هر دو پدیده دست یافت.

 

 اساطیرینقش استعاره در ساختار و معنای 
ها، به عنوان روایتهای بنیادین جوامع بشری، نقش بسزایی در تبیین جهان، انتقال ارزشها و شکلدهی هویت اسطوره

ها به جمعی ایفا میکنند. در این میان، استعاره به عنوان یک سازوكار شناختی و زبانی، نه تنها در روایت اسطوره

به بیان دیگر، این سازوكار زبانی، امکان  .ای داردكنندهنیز نقش تعیینها كار میرود، بلکه در ساختار و معنای آن

 .میاوردهای اساطیری را فراهم شکلگیری مفاهیم پیچیده و انتقال جهانبینی

 استعاره به عنوان سازنده ساختار اسطوره: -1

انستند، رویکردهای نوین بر های سنتی كه استعاره را صرفاً یک ابزار بلاغی در خدمت اسطوره میدبرخلاف دیدداه

ها تاكید دارند. استعاره نه تنها ابزاری برای بیان مفاهیم اساطیری است، نقش بنیادی استعاره در ساختار اسطوره

 ,Johnsonای در آن شکل میگیرند و معنا میابند )نهای اسطورهبلکه چارچوبی شناختی فراهم میکند كه داستا

1980 &  Lakoffهای مفهومیقالب“ها به عنوان یگر، استعاره(. به عبارت د( ”Conceptual Metaphors )

 عمل میکنند كه به واسطه آنها، مفاهیم انتزاعی و پیچیده اساطیری به مفاهیم ملموس و قابل درک تبدیل میشوند.

 استعاره و بیان مفاهیم متعالی: -2

دازند. مفاهیمی نظیر آفرینش، مرگ، زنددی پس از شمول می رها غالباً به بیان مفاهیم متعالی و جهاناسطوره

ها با ایجاد پیوند بین این مفاهیم انتزاعی و تجربیات مرگ، خیر و شر، و ارتباط انسان با جهان هستی. استعاره

 Light” )نور به عنوان دانش“ها را فراهم میسازند. برای مثال، استعاره ملموس انسانی، امکان درک و ارتباط با آن

as Knowledgeها به كار رفته است تا مفهوم روشنگری و آداهی را تبیین كند.( در بسیاری از اسطوره 

 اسطوره و مراحل تکامل اندیشه: -3

آدوست كنت، فیلسوف فرانسوی، مراحل تکامل اندیشه بشری را شامل سه مرحله اساطیری، فلسفی و علمی میداند 

(Comte, 1830-1842در این چارچوب، اس .)ای از درک بشر از جهان، نقش كلیدی ایفا طوره به عنوان مرحله

اند. به عبارت دیگر، های طبیعی و اجتماعی بودهها در این مرحله، ابزار اصلی برای تبیین پدیدهمیکند. استعاره

 ها، تلاش میکردند تا جهان پیرامون خود را فهمیده و توضیح دهند.انسانهای اولیه از طریق استعاره

 

 استعاره مفهومی: پل زدن بین ذهن و جهان
ای، در تقاطع زبانشناسی، رشته( به عنوان یک چارچوب نظری بینCognitive Metaphorاستعاره شناختی )

علوم شناختی و مطالعات فرهنگی، با هدف تبیین نقش استعاره در ساختاربندی نظامهای مفهومی و تأثیر آن بر 

ای زبانی میداند، مطرح میشود. این رویکرد، با رد دیدداه سنتی كه استعاره را صرفاً آرایهتفکر، ادراک و رفتار انسانی 

  بر نقش بنیادین آن در سازماندهی دانش و تجربه تأكید دارد.

( نیز شناخته میشود، عبارت Conceptual Metaphor« )استعاره مفهومی»استعاره شناختی، كه اغلب با عنوان 

( بین دو حوزه مفهومی متمایز، كه در آن ویژدیها و Systematic Mappingمند )اماست از یک نگاشت نظ

( برای فهم و تبیین حوزه دیگر )حوزه مقصد یا Source Domain –ساختارهای یک حوزه )حوزه مبدأ یا منبع 

ک سازوكار ( به كار درفته میشوند. این نگاشت، صرفاً یک فرایند زبانی نیست، بلکه یTarget Domain –هدف 



 19-36 صص ،115، شماره پیاپی 18، دوره 1404آذر   ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 24

 & Lakoffشناختی است كه در سطح ناخودآداه عمل میکنند و الگوهای فکری و ادراكی ما را شکل میدهد )

Johnson, 1980 به عبارت دیگر، استعاره مفهومی، ابزاری قدرتمند در زبانشناسی و علوم شناختی است كه .)

داشته باشیم. این اصطلاح به فهمیدن یک ایده  به ما كمک میکند تا درک عمیقتری از چگونگی تفکر و بیان انسان

بر طبق این تعریف میتوان چنین استنباط  .مفهومی دیگر اشاره میکند بر اساس ایده یا حوزه حوزه مفهومی یا یک

یک نظام فکری استعاری استوار است و همچنین در ماهیت ارتباط ما با جهان واقعی  كرد كه، زبان استعاری بر پایه

نظام مفهومی معمول ما، كه در چارچوب آن میاندیشیم و عمل میکنیم، ماهیتی اساسا »بدین ترتیب  .ارندقرار د

تر، استعاره مفهومی به این معناست كه ما مفاهیم ( به زبان ساده13،1395)لیکاف و جانسون، « استعاری دارد.

میکنیم. این كار از طریق ایجاد یک نگاشت بین تر و عینیتر درک پیچیده و انتزاعی را با استفاده از مفاهیم ملموس

، در واقع داریم مفهوم انتزاعی عشق را به «عشق آتش است»مثلاً وقتی میگوییم  .متفاوت انجام میشود دو حوزه

 .مفهوم ملموس آتش مرتبط میکنیم و عشق را به عنوان یک نیروی قدرتمند و سوزاننده در نظر میگیریم

ای دارد. در آثار عرفانی و فلسفی، از مهمترین ابزارهای زبان، در آثار عرفانی نیز جایگاه ویژه استعاره، به عنوان یکی

بسیاری از تجربیات  .ها برای توصیف تجربیات درونی، مفاهیم الهی و روابط بین انسان و جهان به كار میرونداستعاره

ها به عنوان پل ارتباطی بین این تند. استعارهعرفانی، فراتر از زبان عادی هستند و با كلمات قابل توصیف نیس

عارفان برای بیان تجربیات درونی و شهودی خود، از اشیاء،  .تجربیات غیرقابل توصیف و زبان عادی عمل میکنند

ها، مفاهیم انتزاعی مانند عشق الهی، های ملموس به عنوان استعاره استفاده میکنند. این استعارهموجودات و پدیده

  .الله را به شکلی ملموس و قابل درک برای مخاطب بیان میکنندجود و فنا فیوحدت و

 

 بحث و بررسی
در تاریخ اندیشج فلسفی، برخی متفکران به جای استفاده از زبانی خشک و استدلالی، حکمت را در جامج رمز و 

این مکتب، با رویکردی متفاوت  الدین سهروردی و ابوعلی سینا، دو چهرۀ برجستهاند. شهابتمثیل به تصویر كشیده

شده پرداختند. آنان با پیوند عمیق میان حکمت اشراق و فلسفج از فیلسوفان صرف، به احیای زبانی كهن و فراموش

مشاء از یک سو، و اساطیر كهن ایران و عرفان اسلامی از سوی دیگر، نظامی فکری آفریدند كه در آن، استعاره، پل 

برایِ بیانِ حقیقتِ « زبانِ تصویری»های آنان، به نوعی س و نامحسوس شد. داستانارتباطی میان جهان محسو

هایِ شناختیِ خود، شنونده را به تفکر وامیدارند و او را در مسیرِ سیرِ روحی و عقلی غایی هستند كه با استعاره

اند و بر حسب فضای وع پدید آمدهاز معانی متعدد و متن ایها در طی زمان، با هالهچرا كه اسطوره .هدایت میکنند

 هایی دونادون از آنها بهره درفته شدهمعنوی هر دوره و به اقتضای موقعیت، در سخنان و آثار عارفانه نیز، به شیوه

عرفانی، درآمیختن هوشمندانه اسطوره و عناصر -است. در دسترۀ ادبیات فارسی، به ویژه در داستانهای رمزی

ای دارد. این تلفیق هنرمندانه، سبب میشود كه روایت از شگرد روایی كارآمد، جایگاه ویژهداستانی، به عنوان یک 

سطح واقعیت فراتر رفته و به سوی قطب استعاری متمایل شود. در این مسیر، با عبور از مجرای استعاره، متن به 

است. از طرفی دیگر، میتوان  لایه تبدیل میشود، كه درک آن مستلزم كاوش و تعمقیک ساختار تو در تو و لایه

ها است. به استدلال كرد كه استعاره نه تنها یک عنصر تزئینی، بلکه ابزاری زبانی برای بازدویی و روایت اسطوره

ریزی ساختار اسطوره نقش اساسی ایفا عبارت دیگر، استعاره به عنوان یک مکانیسم زبانی، در شکلگیری و پی

عرفانی را دوچندان میکند. با  -استعاره و اسطوره، غنای معنایی داستانهای رمزیمیکند. این تعامل دوسویه بین 

ای متن ب ردازد. این ساخت اسطورهاین تفاسیر، مخاطب نادزیر است برای درک عمیقتر داستان، به كشف ژرف



 25/ سینا و سهروردینهای ابنهای شناختی با اسطوره و عرفان در داستابررسی ساختاری مناسبات استعاره

 

عمل میکند.  های زیرین و پنهان متن جای درفته است، به عنوان كلیدی برای فهم روایتژرفساخت، كه در لایه

ای، به یک تصویر ساخت اسطورههای پراكنده روایت بر اساس این ژرفمخاطب باید با كنار هم قرار دادن پاره

 منسجم و درک كامل از داستان دست یابد. این فرآیند، مستلزم صبر، دقت و آشنایی با مفاهیم اساطیری است.

های خلاق و اساطیر، یک كنش تعاملی و سازداری پنهان همچنین، نباید از این نکته غافل شد كه بین استعاره

ها هر دو از یک جریان شاعرانه و تخیلی سرچشمه میگیرند. نویسنددان و شاعران ها و استعارهوجود دارد. اسطوره

سداری های اساطیری پاافزایند، بلکه به نوعی از دانشها، نه تنها به زیبایی و غنای زبان میبا استفاده از استعاره

داشتن نمادها، مفاهیم و نگهسزایی ایفا میکنند. این نقش، از طریق زندهمیکنند و در رونق و روایی آنها نقش به

(. از دیگر سو، داه یکی از دلایل 1389لبهای هنری و ادبی تجلی مییابد. )نرماشیری، الگوهای اساطیری در قا

تاریخی، عوامل سیاسی و فرهنگی است  -ستعاری، بافت اجتماعیا-ایاستفاده حکیمان و فیلسوفان از زبان اسطوره

 كه میتواند مهمترین دلیل پنهانسازی ایدئولوژی و جهانبینی باشد.

 

 سیناابن

اند كه یکی زبانی برای دیگری میشود. ابن سینا در در تاروپود حکمت سینوی، اسطوره و عرفان چنان درهم تنیده

وک روح از نزول تا صعود، اقتضای تقارن روح با جسم و كسب معرفت را بیان قصیده عینیه كه در آن سیر و سل

)جایگاه بلند( به قفس تن، به استعارهای سیال برای بیان دیالکتیکِ  "محََلِّ الاَرفَعِ"میکند، اسطوره هبوط روح را از 

( این 1)قصیدۀ عینیه، بیت « تُ تعََزُّزٍ وَ تَمنَُّعِهبَطََت إلَیکَ مِنَ المحََلِّ الأَرفَعِ / وَرقاءُ ذا»حبس و رهایی بدل میکند: 

را در خود دارد. « پرواز ←معرفت »)پرنده سبکبال( تنها تمثیلی ادبی نیست، بلکه نگاشت شناختی « ورقاء»

 ها بر مفاهیم عرفانی و تطبیق بیان استعاریالصفا در قصیده و تاثیر آنهای دنوسی، نوافلاطونی و اخوانمطالعه منشا

این قصیده با مفاهیم صوفیانه عارفان مسلمان در كنار پردازش تعلق روح به عالم بالا، هبوط غیر ایرادی آن و بیان 

دودانگی تن و جان و چگونگی رابطه آن به صورت تعاملی و یا تاثیر متقابل معنایی مورد بحث است. مسأله دودانگی 

است. در غرب افلاطون از جمله حکمایی است كه كه روح وجود انسان همواره در مکاتب شرق و غرب مطرح بوده

-579، 1385میکند كه قبل از جسم وجود داشته و بعد، به بدن تعلق میگیرد )خراسانی، را جوهری قدیم تعریف 

(. البته این مسأله در اغلب مکاتب عرفانی غربی، یعنی اورفئوسی، افلاطونی، نوافلاطونی و دنوسی با توسل به 577

شناسی اسلامی نیز، ه تناسخ و سیر ارواح در ابدان و پالایش تدریجی آن پاسخ داده میشود. در نظام هستینظری

« ناسوت و لاهوت»یافته با دو جنبه صورت و معنا یا دو بعدی است. عارفان وجود دو بعدی انسان موجودی تکامل

أله دودانگی روح و بدن جزو مسائلی است اند. پس آنچنان كه پیداست، مستعبیر كرده« نفس و جسد»و حکیمان 

الصفا، افلاطون و ایران باستان دودانگی را در جوهر و عرض، روح و كه در مکاتب متعدد بیان شده است. اخوان

(. ابن سینا برای نظریج دودانگی روح و جسم دو برهان 94-95، 1377اند )نصر، جسم، قبض و بسط و... بیان كرده

: 1، ج 1362الرحمن، الف( توجه به خودآداهی مستقیم و  ب( تلاش برای اثبات تجرد )فضل  مختلف ارائه میدهد:

(. در میان فلاسفه و عرفای شرق بزردانی چون سهروردی، غزالی، عطار، مولوی و... برای بیان اصالت روح 692

تبَْکِی وَ قَد ذكََرتَ »طن اصلی اند. اشکهای روح در فراق وهای ابن سینا بهره بردهعلوی در زندان جسم از اندیشه

( نیز استعارهای چندلایه است: هم نوستالژی 8)قصیدۀ عینیه، بیت « عُهُودًا بِالحِمىَ/ بمدامع تَهمی و لمّا تقُلعَ

در عرفان ایرانی را بازتاب میدهد، هم با اسطوره اشکهای ایزیس بر ازیریس در مصرشناسی كهن « فَرَاقِ أصَل»

 ←یَقظَه »تبدیل به كلیدی برای دشودن قفس غفلت میگردد: « اشک حسرت ←معرفت »نجا آوا میشود. ایهم



 19-36 صص ،115، شماره پیاپی 18، دوره 1404آذر   ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 26

سینا از های مربوط به نور و ظلمت، اسارت و رهایی است و ابنای از ارزشدفتمانهای عرفانی مجموعه«. كَلیدُ

عرفانی بهره  خشی به صفات مذكور خیر و شر و... سفر به سمت مقاصد مطلوبصفتهای عرفانی یعنی شخصیت

استعاره شناختی و كلان« كلید ←خرد »بنیاد استعاره شناختی اسطورهسینا با كاربرد كلاناست. ابنبرده

مبنا و بنیان تاویل یا هر حركت از ساحت اسطوره به استعاره با مدلول معقول را «  كلید ←یقظه »بنیاد عرفان

معنای چیزی  یابد. خرد در قصیده عینیه بههان را درمیتشکیل میدهد، همان خردی است كه حقیقت و معنای ج

مثابه كلام است. یعنی آشکار كردن آنچه را به ظهور آوردن و در معرض دید قرار دادن است و معادل لودوس به

 .خرد در كلامش درباره آن سخن میگوید

ا میدهد. آنجا كه پیرِ حکیم از را به استعارهای فلسفی ارتق "چشمه حیات"در حی بن یقظان، ابن سینا اسطورۀ 

(، این تنها اشاره به اكسیر جاودانگی 57سخن میگوید )حی بن یقظان، ی  "همسایگی چشمه زنددی"چشمهای در 

است. دذر از ظلمات برای رسیدن به این چشمه،  "آب زلال ←حقیقت "در اساطیر نیست، بلکه تجسم نگاشت 

. این تمثیل، هم با اسطوره آب "عَقلِ فعَّال ←چشمه "و  "جَهْل ←ت ظلُُما"ای است از سلوک عرفانی: استعاره

الطیر )رساله پرنده( حیاتِ خضر در قرآن پیوند میخورد، هم با روایت اسکندر و چشمه حیات در شاهنامه. رساله

اند، تنها تمثیل هدرفتار آمد "صیادانِ هَوی"عمیقترین تلفیق اسطوره و استعاره را ارائه میدهد. پرنددانی كه در دام 

های اورفیک اند كه ریشه در اسطوره"پرنده مهاجر ←نفس "ارواح در بند ماده نیستند. آنها تجسم نگاشت شناختی 

ما شتاب نمودیم در آمدن بدان جایگاه ناداه در دام افتادیم و حلقها در دردن ما افتاد و ...»دارد. فریاد پرنده اصلی: 

الهای ما محکم شد و هر چند حركت پیش كردیم تا رهایی یابیم سخت تر اندر دام دام در پای ما آویخت و در ب

. پرواز "سجنِ الطبَع"ای است از ندای فطری روح برای رهایی از ( استعاره401سینا، ی رسائل ابن«)افتادیم...

اتحاد با عقل  ← وصول"ای در عرفان(، تبدیل به نگاشت )كوه اسطوره "جبلِ قاف"جمعی پرنددان به سوی دسته

 های سینوی سازوكارهایی پیچیده دارند:های شناختی، استعارهمیشود. در لایه "كل

  های خورشیدی )میترا، رع( پیوند در حی بن یقظان، مستقیماً به اسطوره "یَقظَه كَلیدُ است"آداهی:  ←نور

 میخورد.

  اش به است كه پیشینه "جریان آب ←حسرت "معرفت: دریه روح در قصیده عینیه، تجسم نگاشت  ←اشک

 اشکهای ایزیس برای ازیریس بازمیگردد. 

(، اسطوره زنجیرهای "غَفلَت قَفَسِ است دَرونِ قَفَس"قفسِ درون قفس: توصیف غفلت به عنوان حبسی مضاعف )

 تبدیل میکند.  "حبس تودرتو ←جهل "زرین هومر را به استعارهای برای 

هایی سیال بدل وشاند، بلکه آنها را در كوره حکمت متعالی ذوب میکند و به استعارهها را نمی ابن سینا اسطوره

به كار میگیرد. این است كه  "عقَلِ فعَّال"را در مسیر كشف  "اشک ایزیس"تا  "هبوط اورفیک"میسازد كه از 

حتا اذا قربَ »اید: قصیده عینیه تنها شعر نیست، نقشه سلوكی است كه در آن هر بیت، قفلی از قفس تن را میگش

( )تا هنگامی كه وقت مراجعت و آغاز 11)قصیده عینیه، بیت « المَسیرُ إِلى الحِمى / و دنا الرّحیلُ الی الفضاء الاوسعِ

رحیل نزدیک شود و رحیل نزدیک شود و آشیانج دیرین را رها كند. به دنبال كار خود برود و بگذرد و به فضای 

( اسطوره همزادان 75-74سینا، تمثیل سلامان و ابسال )صفحات های فلسفی ابنهوسیعتر برسد(. در میان نگار

)عقل مدبر امور  "نفس عملی"ای ناب برای دودانگی وجود انسان تبدیل میکند. سلامان نماد مقدس را به استعاره

سفر در خشکی )عقل متوجه حقایق متعالی( است. جدایی ابسال از كشور و  "نفس نظری"دنیوی( و ابسال تجسم 

را ترسیم  "هجرت از ظاهر به باطن ←سلوک "و دریا، تنها یک روایت تمثیلی نیست؛ بلکه نگاشت شناختی 



 27/ سینا و سهروردینهای ابنهای شناختی با اسطوره و عرفان در داستابررسی ساختاری مناسبات استعاره

 

عزم به دوری و جدایی كرد، به نزد برادر آمد و ماوقع را نادیده و نگفته دذارد و به بردار اظهار داشت: بر »...میکند. 

انجام این مهم توانایم. سلامان فداكاری برادر را ستود و بدین امر آن سرم كه كشورهائی را برای تو دشایم و به 

هایی را در خشکی و رضا داد. آنگاه ابسال س اهیان و جنگجویانی فراوان از قبائل مختلف درد آورد و سرزمین

شاهی ( و )ملک143، 1382سجادی، «)محنت و منت برای برادر دشودجزایری را در دریا، در دیار مشرق و مغرب بی

دزینی سینا اسطوره خلوت، ابن«فأَقَبَلَ یُصَلیّ وَ یتََضَرَّعُ»( و آنجا كه ابسال در ساحل بیابان نماز میگزارد 536، 1ج 

در هم میامیزد. این تمثیل، پیوندی نادسستنی با اسطوره جدایی  "كشتی نجات ←عبادت "بودا را با استعاره 

های ساز وصال حقیقی میشود. در پزشکی سینوی، اسطورهراق، زمینهیعقوب و یوسف در قرآن دارد كه در آن ف

پادشاهی بر تختِ »، توصیف قلب به مثابه «القانون»های وجودشناختی پیوند میخورند. در شفابخش با استعاره

ستانی های بادر تمدن« الهه-پادشاه»( تنها تشبیه ادبی نیست، بلکه بازسازی اسطوره 1، كتاب 1)القانون، ج« سینه

حکومت »ای برای ، اسطوره تخت سلیمان را به استعاره«عرش الهی در كالبد ←قلب »است. ابن سینا با نگاشت 

(، این 61میگوید )همان، به عنوان محرک حیات سخن « حرارت غریزی»بدل میکند. آنجا كه از « نفس بر پیکر

متجلی میشود. حتی درمان بیماریها « ودانشعله جا ←حیات »ای است كه در قالب استعاره همان آتش پرومته

تصفیه جوهر  ←شفا »در كتب طبی او، آیینهای پالایش اساطیری چون دذر ایزدان از آتش را در قالب استعاره 

های آفرینش به ریاضیات متعالی تبدیل میشوند. سینا، اسطورهآفریند. در نگاه كیهانشناختی ابنبازمی« نفس

، احیای «اندای كه به هیأت افلاک تعلق درفتهارواح مفارقه»( به عنوان 9)الهیات، مقاله « شفا»ها در توصیف فلک

رقص سماع  ←حركت افلاک »در تمدن بابلی است. ولی او این اسطوره را در استعاره « افلاک زنده»اسطورۀ 

برای وصال محبوب(. این همان )آنها نمیچرخند مگر « فلََیسَ تَدورُ إلاّ لِوصِالِ مَحبوبٍ»ذوب میکند: « عاشقانه

است كه هم با اسطوره ارِوس در رساله مهمانی افلاطون همنواست و هم « تجلی عشق ←كون »نگاشت شناختی 

یک نقطه »( آمده، اسطوره صدور جهان از 4)نمط « الاشارات»با تمثیل سماع مولوی. حتی نظریه فیض او كه در 

 بدل میسازد.« وحدت در كثرت»دسی برای ای هندر آیین زردشت را به استعاره« نور

نام زاده یِ بییِ فلسفه می وشند. حیِّ بن یقظان كه در جزیرههای كهن، جامهسینا، اسطورهدر كارداه حکمت ابن

(، 59جودر است كه با كالبدشکنیِ آهویِ مرده )ی ومیشود، تنها یک كودک رها شده نیست؛ او تمثیل عقل جست

« پرومته». این كنش، اسطوره "رَواند، كجا رفت؟قلب را شکافت و پرسید: آنچه این تن را می"ماید: راز زنددی را میآز

ای انسانِ خردمند كه آتشِ دانش را از دلِ طبیعت میرباید. در قصیدۀ عینیه، روحِ دربند، پرنده -را زنده میکند 

هایش )ب ِمَداَمِعٍ تَهمِْی( تنها زاری اشک«  ذاتُ تعََزُّزٍ وَ تَمنَُّعِهبََطَت إلَیکَ مِنَ المحََلِّ الأَرفَعِ / وَرقاءُ»اسیر است:  

)برایِ باززاییِ ازیریس( به « اشکهایِ ایزیس» نیست؛ بارانِ اشتیاقی است برایِ شستن زنگار غفلت. اینجا، اسطوره

صیَّادونَ "ن را تصویر میکند: الطیر، اسیران پنجج صیاداای برای تولد دوبارۀ معرفت تبدیل میشود. رسالهاستعاره

میگریزند. « كوه قاف»زنجیركشیده( با شکستن قفس، به سوی این پرنددان )نفسهای به"ً صَدّوا عَنِ السیَر!هَوی

، عروج به ملکوت را روایت «سیمرغ»است همانگونه كه اسطوره « زندانِ طبیعت»پرواز آنها، تمثیل رهایی آدمی از 

اند: سلامان: عقلِ عملی كه در جامعه میماند و سازنددی میکند دو روی سکج وجود آدمی میکند. سلامان و ابسال،

و  ابسال: عقل نظری كه به جزیرۀ حیّ بن یقظان پناه میبرد و در جستجوی حقیقت محض است. جدایی آنها، 

ات در چشمج حی«. یعقوب و یوسف»بازتاب كشمکش همیشگی آدمی میان دنیا و معناست، همانند اسطوره 

( نه آب جاودان، كه عقل فعّال است: هر كه از آن بنوشد، از تاریک 39حکایتهای سینوی )حی بن یقظان، ی 

 )سوره "مَاءً حیََاۀً"در شاهنامه و حکمت قرآنی « آب زنددی»نادانی میرهد. این استعاره، پیوند میزند میان افسانج 



 19-36 صص ،115، شماره پیاپی 18، دوره 1404آذر   ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 28

محلِّ »سفر روح است از هبوط در قفسِ تن تا پرواز به سوی  قشهسینا، ن(. در یک كلام: جهان ابن30 انبیاء، آیه

هایِ او، كشتیهای نجاتند برایِ عبور از اقیانوسِ نادانی؛ و عرفانِ او، قطبنمایی است كه تنها یک اسطوره«. ارفع

 ای كه كلیدِ هر قفسی در دستِ اوست.جهت را نشان میدهد: به سویِ آن یگانه

ای میانِ خاک و افلاک میسازند. هر قصه، هایِ زندهها پلسینا، تمثیلها و استعارهی ابنپردازدر كارداه روایت

محور مشائی خود با ددردیسی اسطوره ای است با متغیرهایِ انسانی. وی در آثار خود به یاری عرفان معرفتمعادله

ه تعاملی كه با دذر از اسطوره به به استعاره حماسه معنوی مورد نظر خود را تاویل میکند و در حقیقت یه رابط

های اخلاقی، اجتماعی، ماورائی و تربیتی در مورد اسطوره استعاره، جهانبینی عقلانی خود را ایجاد میکند. تا جنبه

 هبوط و صفات انسانی را توضیح دهد.

فس تن بگریزد، . سفر از ظلمت به نور، قانون نادسستنی همج روایتهاست. چه روح پرنده در قصیدۀ عینیه از ق1

چه حیّ بن یقظان را حیات جاودان را جستجو میکند و آن را به شیخ میاموزد و چه ابسال در سلامان و ابسال، 

در « مرگ و باززایی»الگوی جامعج سطحی را ترک دوید تا در سفر، آینج حق شود. این دذار، بازتاب كهن

 «.  اره استمعرفت، تولدی دوب»هاست، اما در قالب استعارۀ اسطوره

فیلسوف، تنِ آدمی را هم ابزارِ شناخت میداند هم  -سینا با نگاهی پزشک . زندان تن، كارداه حکمت میشود. ابن2

نمایان میشود. در « ظلمت قفس است»و « تن قفس است»مانع وصال. در قصیدۀ عینیه در قالب استعاره 

لو لا الحبَیسُ، ما عَرَفَ الطّائرُ "، انگیزۀ پرواز میافریند: الطیر، قفس نماد بندهای طبیعت است، اما همین قفسرساله

شناخت!(. این تناقض زیبا، قلب جهانبینی اوست: )ادر زندان نبود، پرنده فراخنایِ آسمان را نمی "سعََجَ الفَضاء!

 همین خاک، نردبان عروج به افلاک است.  

از كشفِ رازِ قلبِ آهو، به یگانگیِ جانِ همج  . وحدت در كثرت، فرجام همج سفرهاست. حیّ بن یقظان پس3

میرسند. حتی جداییِ سلامان و « ما»به « من»الطیر در پرواز به سویِ قاف، از جانداران پی میبرد. پرنددان رساله

نخ »ابسال، در عمقِ خود، رقصِ هماهنگِ دو بالِ وجود است: عقلِ عملی و عقلِ نظری. این وحدت، یادآورِ اسطورۀ 

سینا روایتها را چون داروهای روح میریزد: هر قصه، ها را به هم می یوندد. ابناست كه همج دانه« حِ هستیتسبی

های نو میریزد الگوها را در جام استعارهها و كهنای برای در غربت آدمی است. دارویی كه طعمِ اسطورهداروی ویژه

 تا جان تشنه، شراب ابدیت را بیاشامد.

 

 سهروردی

توان آثار او را مخزن اسرار الهی نامید. این نمادها سهروردی پر از نمادها و رمزهای پنهان هستند؛ به نوعی میآثار 

های عرفانی درخشنددی ذهن و استعداد او در انتقال مفاهیم قرآن و موضوعات معنوی است و در قالب اغلب نتیجه

ین رمزپردازی در آثار سهروردی را به زیبایی زبان، بالاتر اند. بسیاری از محققان، ااسلامی به نمایش دذاشته شده

؛ و نیز، 340-1: 1351 )مرتضوی، .بردن فصاحت، ترغیب شادردان و نگه داشتن اسرار معنوی نسبت میدهند

(. باستانگرایی و توجه به مبانی حماسه و عرفان در رسالج عقل سرخ مشهود بوده و از علاقج 40، 1378سیدعرب، 

میکند. برخی از پژوهشگران بر  اق به حکمت خسروانی و ادبیّات حماسی و عرفانی ایران باستان حکایتاشرشیخ 

این باورند كه شیخ اشراق نخستین كسی است كه با تلاش و خلاقیت، پیوندی جاودانه میان اساطیر حماسی و 

ر حکمت اشراق، اساطیر ایران باستان (. سهروردی د157، 1375 است )پورنامداریان،وجود آوردهاساطیر عرفانی به



 29/ سینا و سهروردینهای ابنهای شناختی با اسطوره و عرفان در داستابررسی ساختاری مناسبات استعاره

 

و عرفان اسلامی را در قالبی استعاری تلفیق میکند. او با احیای نمادهای كهن، نظامی فلسفی میآفریند كه در آن 

 نور، محور فهم جهان است. 

آفاق ضمن ملاقات با فرشتج نفسِ خویش، به جستجو در  در رسالج عقل سرخ، سالک پس از هبوط از عالم علوی،

میشود. این شهود عارفانه، راهگشای رسیدن های ظلمانی وجود، به كشف اشراقی نائل روح پرداخته و در پس پرده

میشود. در یک سوی این قلمروی  آن امتزاج نور و ظلمت دیده غریب كه در جایی به ماورای هستیِ تاریک است؛

جان  فقدان نور الهی موجب تاریکی جانِ سوی دیگر،جدید، رنگ و بوی نور بر تارک عقل سرخ تابیده، و در 

میشود؛ تمایز درست نور و تاریکی در قلمروی روح و است. كلید رهیابی به عالم شهود در همین نکته خلاصه شده

 جسم به مدد انفاس عیسوی؛ و امتداد دادن این بارقج الهی برای رسیدن به سرچشمج حیات ازلی. دویا سهروردی،

شهر كشف و شهود آسمانی را در قالب الفاظ مانددار فراروی ن عقل سرخ است كه راه نیل به آرمانخود هما

میشود كه صیادان تقدیر ای در قفس تشبیه است. در این اثر، روح انسان به پرندهدلداددان عشق و عرفان قرار داده

این استعاره، «. ... مرا بدین طریق اسیر دردانیدندصیادان قضا و قدر دام تقدیر بازدسترانیدند»اند: آن را اسیر كرده

را بازتاب میدهد كه هم در داتهای زرتشت )روح درفتار در دام اهریمن( و هم در اشعار « تن=زندان»الگوی كهن

عطار )مرغ روح در قفس بدن( دیده میشود. سرخی چهرۀ عقلِ پیر نیز نمادی چندلایه است: آمیختج س یدی نورِ 

هیِ مادۀ دیتی، هم نشانج شهادت عقل در زندان ماده است و هم نمودِ اشتیاقِ پرواز به ملکوت. رنگ محض با سیا

حقیقت رساله  تبخش و در عرفان اسلامی نشانِ عشقِ سوزان است. درهای میترایی نمادِ خونِ حیاسرخ در اسطوره

، معاد، خردمداری، پیرشناسی و طی ترین اسرار نورشناسیای عارفانه است كه حاوی دستردهعقل سرخ مناظره

 مراحل سلوک است. 

در لغت موران، مجادلج مورچگان بر سر سرچشمج شبنم، تمثیلی است از جستجوی انسان برای كشف منشأ حقیقت: 

اتفاق را شاخی چند از نبات در حیز مشاهدۀ ایشان آمد و در وقت صباح قطرات ژاله بر صفحات سطوح آن »... 

« از یک پرسید آن چیست؟ یکی دفت اصل این قطرات از زمین است، دیگری دفت از دریاست نشسته بود. یکی

هر كسی را از جهت »خورد: دره می« معرفت= نور»استعارۀ )مجموعه آثار، لغت موران(. پاسخ مورِ عارف با كلان

الم روشنایی است. كششی بود...هرچه به ظلمت محض كشد اصلش هم از آن است... هر كه روشنی جوید هم از ع

)همان( این سخن، اصل زروانیِ « موران در این بودند كه آفتاب درم شد و شبنم از هیاكل نباتی آهنگ بالا كرد.

میدهد. مشاهدۀ تبخیر شبنم در آفتاب، به كشفی )س نتا مینیو و انگره مینیو( را بازتاب « كششِ متضادِ خیر و شر»

ها را معنادار میکند؛ همانگونه كه زمین و دریا، نور خورشید است كه همج پدیدهعرفانی میانجامد: حقیقتِ فراتر از 

جهان »پرستش میترا )خورشید( نمادِ اتحاد با اهورامزداست. آواز پر جبرئیل با روایتی تمثیلی، استعارۀ « یسنا»در 

ای را كشف میکند. این پیران لهمرحرا میافریند. راوی در خانقاهی با ده پیر روشندل، رمزِ سلوکِ ده« خانقاه است

ای است از مراحلِ پالایشِ نفس: در فلسفج اشراق هستند و آسیابِ چهارطبقج آنان استعاره« عقولِ عَشرَه»نمادِ 

)مجموعه آثار، آواز پر جبرئیل( چرخش « آسیای من چهار طبقه است... فرزندانم پیوسته بر عمارت آن كوشیدند»

« بندهشن»ها در را شکل میدهد كه هم به اسطورۀ چرخشِ فلک« ک = حركت دورانیسلو»استعارۀ آسیاب، كلان

اشاره دارد و هم به رقصِ سماعِ صوفیان كه نمادِ طوافِ عارف به دورِ حق است. این چرخش، یادآور دردش سیمرغ 

ج فی حالج الطفولیه، عطار بازآفرینی میشود. در رسال« الطیرمنطق»بر درد كوه قاف در اساطیر ایرانی است كه در 

به كار میرود. شیخ با نشان دادن لوحی به كودک، تجربج اشراق را در او « علم= نورِ جاری در لوح»استعارۀ 

این صحنه، اسطورۀ «. خویشتن دشتمچیزی دیدم بر لوح نوشته كه حال من بگردید... بی»انگیزد: برمی



 19-36 صص ،115، شماره پیاپی 18، دوره 1404آذر   ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 30

جاست كه كودکِ نابالغ، پیوند میزند. نکتج ژرف آن« رٌ علی نورنو»اوستا را با آیج قرآنی « های مینویاندرزنامه»

، توانِ دریافتِ این نور را ندارد؛ اما پس از بلوغِ عرفانی، همان لوح به دریایی «عقل سرخ»همچون روح ناآماده در 

 است.  « معرفتِ عرفانی»به « ایجهلِ اسطوره»از معانی تبدیل میشود. این تحول، نمادِ دذر از 

 ام استعاریِ اشراق: از كوه قاف تا مرغ باغ  نظ
ها( را سهروردی، با به كاردیری رویکردی نوآورانه در تلفیق عناصر اساطیری و عرفانی، ابزارهای بلاغی )استعاره

های بصری و قابل درک، برای مخاطب طراحی میکند. این ابزارها قادرند مفاهیم نظری و ذهنی را از طریق نمایش

های قاف در كوه .های انتزاعی را در چارچوبی عینی و تجربی ارائه میدهدسازند؛ به عبارت دیگر، او ایدهقابل لمس 

ای از موانع سلوک تبدیل میشود. عقل سرخ، كه در شاهنامه سدّی میان جهان مادی و مینوی است، به استعاره

سیمرغ در اساطیر كهن است. این استعاره، ارز پرواز ، هم«خاصیتِ شهودی»دذر آنی سالک از این كوهها با كسب 

دونه كه سیمرغ زال را پرورد، عقل سرخ راهنمای روح پیوند میزند: همان« زال و سیمرغ»را به روایت « عقل سرخ»

سالک است. طاووس زندانی در لغت موران )نمادِ روحِ دربند(، پس از رهایی از قفس، حسرت سالهای اسارت را 

عرفانی « فنا»ای از این صحنه، استعاره«. باغ دید... فضای عالم را مشاهده كرد و حسرتها خوردخود را در »میخورد: 

های رمزی، نماد ارواح انسانی هستند شکل( است. مرغان در رساله)روحِ پرنده« با»ارز اسطورۀ مصریِ است كه هم

رت در دام ظلمات را با رمز پرنده توصیف كه از آسمان فرود میآیند و اسیر جسم میشوند. سهروردی نمودِ دیگر اسا

، بخش مربوط به هدهدان و بومان و نیز «آواز پر جبرئیل»، «عقل سرخ«، و آثاری چون «رساله الطیر»میکند. 

( رهایی 400، 1398)احمدی و دیگران،  .به این مفهوم می ردازد« لغت موران»داستان پادشاه و طاوس، در رساله 

میرسد و روشناییِ بیکران را « چینود پل»در متون پهلوی است كه پس از مرگ به « روان»طاووس، یادآورِ آزادی 

هدهد تظاهر به كوری »میبیند. كوریِ بومان در حکایتِ هدهد، تمثیلی از ناتوانیِ جاهلان در درک حقایق است: 

در « چشمِ درون»سطورۀ را با ا« جهل ←ظلمتِ »این استعاره، «. كرد و دفت: اینک من نیز به درجج شما رسیدم

اوستا مقایسه میکند. هدهدِ خردورز، كه در قرآن نماد بصیرت است، در این روایت اشراقی به نماد عارفی تبدیل 

، رازهای مینوی را نباید بر مردم «دینیک داتستان»میشود كه اسرار را از نااهلان پنهان میدارد؛ همانگونه كه در 

 عادی فاش كرد.  

 

 راقی: نور، حركت، رنگ  جهاننمای اش
 عرفانی میسازد كه سه محور دارد:   -ایها، كیهانی اسطورهسهروردی با این استعاره

 . نظام نمادینِ نور: از خُره تا فُصوص  1
خُرۀ »افروز در عقل سرخ، تجسمِ یک ارچه میکند: دوهرِ شب« نور»نمایِ ها را در كلاسهروردی همج این استعاره

تبدیل میشود كه « عقلِ فعاّل»فرّ شاهان را میافروزد. این دوهر در حکمت اشراق، به « یشتها»ه در است ك« كیانی

« آینج اشراق»نماست، در نزد سهروردی ها جهانفس را از ظلمت برهاند. جام جم در لغت موران، كه در اسطوره

میگردد. پَرِ جبرئیل كه در رسالج همنام، هم  خورده از ترکِ تعلقات، جلوداهِ انوارِ الهیای كه صیقلمیشود؛ آیینه

در اساطیر اوستایی است كه آسمان و زمین را « دیباچج مینوی»نمادِ وحی است و هم نشانِ اتصالِ عوالم، بازتابِ 

افروز )عقل سرخ(، چه در پرتوِ جامِ جم )لغت موران(، و مثابج جوهرۀ هستی: چه در دوهرِ شببهم میدوزد. نور به

 در عرفان اسلامی است.  « نورِ انوار»در آیین زرتشت و « خُره»ارز تابشِ لوحِ معرفت )طفولیت(. این نور، همچه در 

 . فرجامِ سلوک: وحدت در كثرتِ نمادها  2



 31/ سینا و سهروردینهای ابنهای شناختی با اسطوره و عرفان در داستابررسی ساختاری مناسبات استعاره

 

های زندۀ عرفانی ددردون میسازد. تمثیلهای سهروردی در این دذارِ استعاری، اسطوره را از روایتهای ایستا به پویه

منشوری، نورِ واحدِ حقیقت را به رنگهای دونادون میشکند: سرخیِ عقلِ دربند، س یدیِ نورِ انوار، سبزیِ او چونان 

است؛ « فراچنگِ وجود»تنها یک اسطورۀ كهن نیست، كه نمادِ نهاییِ « سیمرغ»نما، های طوبی. در این جهابرگ

این تصویر، فرجامِ سلوکِ اشراقی را «. ر استدسستنِ اماكن، به هر سو حاضپرد و بیجنبش میبی»ای كه: پرنده

ای شفاف، های قافِ تعینات در هم نمیشکند، بلکه چونان پردهترسیم میکند: رسیدن به شهودی كه در آن، كوه

مثابج بنیادِ رهایی: چرخشِ آسیابِ معرفت )آواز پر جبرئیل(، رقصِ سماعِ دذرداهِ نورِ ابدی میگردد. حركتِ دورانی به

ه )طفولیت(، و پروازِ سیمرغ )عقل سرخ(. این حركت، دردشِ افلاک در نجومِ باستانی و چرخشِ عارف به دورِ عارفان

های عرفان اسلامی بازآفرینی حق را یکسان مینمایاند. سهروردی با احیای نمادهای كهن، اساطیر ایران را در كوره

ادر چرخ را به زمین نهند، »از نظام كیهانی است: میکند. در رؤیای جماعت صوفیان، تمثیل چرخِ حکاک استعاری 

های زروانی ارزِ نبرد اهریمن با اورمزد در اسطورهاین چرخشِ متضاد، هم«. ها بر خلاف جهت آن میگردندمهره

تعبیر میشود. سهروردی با پیوند این چرخ به فلکِ افلاک، دردش « روح»و « نفس»است كه در عرفان به تقابل 

میزند؛ چنان كه هر مهره، نمادِ انسانی است در حال طوافِ وجود.  صُفیر رقص سماعِ سالکان دره  سیارات را به

غذای سیمرغ آتش است... و نسیم صبا »می ردازد: به تفسیرِ آفرینش « = تجلیِ انوارنغمه » استعارۀ سیمرغ با كلان

در عرفان اسلامی تلفیق میکند. « القدسروح»را با بال این تصویر، اسطورۀ ایرانیِ سیمرغِ آتشین«. از نَفَس اوست

، هُوم «دینکرد»دونه كه در خواند؛ همانالهی است كه جهان را از نیستی به هستی می«ِ كُن»ارزِ نغمج سیمرغ، هم

پیوند میزند كه در « آوازِ پرِ جبرئیل»انگیزد. سهروردی این نغمه را به )نغمج مقدس( جهان را از خواب برمی

ای از تقابلِ ظاهر و نشین، استعارهقت، نوایِ اشراقِ عقلِ كل است. در لغت موران، حکایتِ سنگ شتانِ ساحلحقی

این صحنه، تمثیلِ «. كه او آرزویِ آن شعاع را داشتمیکردند، حال آنحربا را به مطالعت آفتاب تهدید »باطن است: 

میدانند. اشاره به كه عارفان، آن را آبِ حیات د، حال آنانسانِ ظاهراندیش است كه نورِ حقیقت را عذاب می ندار

)نمادِ اندیشج نیک( است كه نادانان آن را دیوِ تاریکی « بهمن»، بازتابِ اسطورۀ «هایی كه در روز كورندخفاش»

تعمیم میدهد. وازنامه با استعارۀ « عقلِ كلی»و « عقلِ جزیی»میخوانند. سهروردی این تقابل را به نبردِ 

افزار در راه نهَد، زنجیرِ تعلقات هر كه پای»كند:  ، هجرتِ روح از عالم ماده را روایت می«سفر=دسستنِ زنجیرها»

در عرفانِ « تبری»از بندِ سام در شاهنامه است و هم نمادِ « زال»ارزِ دریزِ ، هم«زنجیردسستن»این «.  بگسلد

در « آبِ حیات»را با « چشمج خضر»ظلمات، اسطورۀ در دلِ « چشمج زنددی»اسلامی. سهروردی با اشاره به 

 های پهلوی پیوند میزند؛ آبی كه تنها در تاریکیِ ترکِ خودپرستی میجوشد. نوشته

مثابج نشانگر مراتب وجود: سرخیِ عقلِ دربند )آمیختج نور و ظلمت(، س یدیِ نورِ محض )تجلیِ حق(، . رنگها به3

دانج ارزِ سلسلج مراتبِ نور در فلسفج افلاطونی و نظامِ سهدانی، هماین سه و سیاهیِ نفسِ اسیر )مادۀ نخستین(.

ای كیهانی بدل میکند: در اندیشج زرتشت است.  این نظامِ استعاری، عرفان را به اسطوره« پندار، دفتار، كردار»

همانگونه كه سهروردی در پیوندد. های قافِ هستی، به سیمرغِ حقیقت میانسانِ اسیر در قفسِ تن، با دذر از كوه

در «. قطع اماكنپر / و نزدیک شود بیسیمرغ پرواز كند بی جنبش و ب رد بی»میسراید: « صفیر سیمرغ»فرازی از 

این تصویرِ ناب، حركت و سکون، حضور و غیبت، و ماده و معنا در هم میامیزند تا سرانجامِ سلوکِ اشراقی را ترسیم 

 نیاز از پر و بال میشود. آن، پرندۀ روح در ملکوتِ نور، بیكنند: رسیدن به شهودی كه در 



 19-36 صص ،115، شماره پیاپی 18، دوره 1404آذر   ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 32

نهای نمادین، دذار از جهاننمای استعاری سهروردی و دذار از اسطوره به شهود  است. سهروردی در قالب عنوا

یِ ای از زنجیرۀ استعارترسیم میکند. هر رساله، حلقه« اطلاق»به « حبس»اسطوره به عرفان را به مثابج مسیری از 

 روشنِ نور و ظلمت باز میتاباند:  واحدی است كه هستی انسان را در سایه

درفته با زندانِ ماده را روایت میکند؛ سرخیِ آن، هم نشانِ زخمِ هبوط است و هم طلوعِ عقل سرخ، نبردِ عقلِ زمین

 امیدِ رهایی.  

کند؛ زمزمج مورچگان، نجوای جستجوی بشر اسرار را تصویر میلغت موران، تکاپوی ناچیزانِ خاكی برای درکِ كلان

 در تاریکیهای ناآداهی است.  

آواز پر جبرئیل، جهان را خانقاهی مینمایاند كه آسیابهایش نفسِ ناآرام را به آردِ معرفت میساید؛ چرخشِ دائمیِ 

 آن، یادآورِ طوافِ روح به دورِ حق است.  

های وجود را بر آن مینویسد؛ كودکِ درون، الطفولیت، لوحِ س یدِ جان را میگشاید كه نورِ معرفت، ناخواندهحالت

 تنها زمانی واژدانِ نور را میخواند كه از غبارِ تعینات پاک شود.  

همج نداهای های قافِ وجود را سر میدهد؛ آوازی كه پاسخِ نهایی به صفیر سیمرغ، نغمج پرواز به فراسوی كوه

 های دیتی است.  در ظلمتکده پراكنده

های كهن نه به مثابج باورهای جامد، كه به منزلج پلی به سوی شهودِ عرفانی در این منظومج استعاری، اسطوره

های مادی/ معنوی شوند. سهروردی با این آفرینشِ نمادین ثابت میکند كه حقیقت، فراسوی دودانهبازآفرینی می

طوره، در نوری یگانه تجلی میکند؛ نوری كه هم در سرخیِ عقلِ اسیر میدرخشد، هم در بالهای سیمرغِ و عقل/ اس

 معنا.

 

 گیرینتبجه

های مشترک پدیدارشناختی و تحلیل آثار ابن سینا و سهروردی، نشان میدهد كه عرفان و اسطوره دارای ریشه

ها بان نمادین و ساختارهای روایی هستند. یافتهدر جستجوی معنا، كاربرد ز(Epistemology) شناسی معرفت

فلسفی ایفا میکند؛ -حاكی از آن است كه استعاره نقشی محوری در بازآفرینی و كاركرد اسطوره در متون عرفانی

 .شوندهای شناختی سیال تبدیل میهای كهن از حالت روایی صِرف خارج شده و به استعارهای كه اسطورهبه دونه

مثابه داستانی كهن، بلکه چونان زبانی زنده برای بیان سلوک ر ابن سینا و سهروردی، اسطوره نه بهدر میان آثا

بدیل ترسیم وجودی انسان بازآفرینی میشود. ابن سینا در تمثیل پرنده روح، كه در قصیده عینیه با ظرافتی بی

ارهای سیال برای بیان دیالکتیک حبس و شده، از اسطوره هبوط اورفیک و افلاطونی فراتر میرود و آن را به استع

این هبوط، صرفاً روایتی اسطورهای نیست، بلکه نگاشت «. هبََطَتً اِلَیکَ مِنَ المحََلِّ الاَرفَعِ»رهایی تبدیل میکند: 

خاطرس اری آسمانِ دمشده، بالهای را در خود دارد؛ همانگونه كه پرنده در قفس، با به« پرواز ←معرفت »شناختی 

، استعارهای چندلایه «(تبَْکیِ وقََدْ ذكََرتَْ عُهُودًا باِلحِْمىَ)»ت را میگشاید. اشکهای روح در یاد وطن غایب معنوی

در عرفان ایرانی اشاره دارد و هم به اسطوره اشکهای ایزیس در مصرشناسی « فَراقِ اصَل»است كه هم به نوستالژی 

 كهن.  

با برجهای  -« قیروان»را به جغرافیایی رمزین تبدیل میکند. زندان  شناسیسهروردی در غربت غربی، این اسطوره

( در فلسفه mundus carcer« )زندان ←جهان »تنها تمثیل جسم نیست، بلکه بازنمایی استعاری  -استوارش

رواقی است كه با اسطوره غار افلاطون در هم میآمیزد. شکستن كشتی به دست راوی، فراتر از یک صحنه دراماتیک، 



 33/ سینا و سهروردینهای ابنهای شناختی با اسطوره و عرفان در داستابررسی ساختاری مناسبات استعاره

 

است و پیوندی نادسستنی با اسطوره اودیسه و كشتیِ خضر « دریانوردی ←تنظیم شهوات »تجسم عینی استعاره 

های یأجوج و مأجوج با آتش مس ذوب میشوند، سهروردی از اسطوره نبرد ایزدان در آیات قرآنی دارد. آنگاه كه كوه

را بیافریند؛ مس كه در كیمیا نماد تحول « ختهفلز ددا ←عقلانیت »و دیوان در اوستا بهره میگیرد تا استعاره 

 های برای تزكیه نفس بدل میشود.  است، اینجا به استعاره

چشمه »های كهن و مفاهیم فلسفی عمل میکنند. تمثیل های بنیادین چون پلی میان اسطورهدر هر دو اثر، استعاره

آب  ←حقیقت »در اساطیر نیست، بلکه نگاشت  سینا تنها اشاره به اكسیر جاودانگیدر حی بن یقظان ابن« حیات

را در خود دارد و با اسطوره چشمه هی وكرنه در یونان و آب حیات خضر در روایات اسلامی همخوانی مییابد. « زلال

 ←نفس اماره »اسطوره سیمرغ و آتش را به استعارهای بدیع برای « چراغی در دهان اژدها»سهروردی با تصویر 

 تبدیل میکند.   «هیولای حافظ نور

سینا در ابن« فهمیدن، دیدن است»این پیوند ژرف، در دستگاه شناختی این متون نیز ریشه دوانیده. استعاره 

های خورشیدی چون میترا و استوار است و مستقیماً به اسطوره« آداهی ←نور »بر نگاشت « یقظه كلید است»

را به « خورشید ←حقیقت »، استعاره «شکافدسمانها را مینور پدر كه آ»رع پیوند میخورد. سهروردی با توصیف 

ای بازمیآفریند كه هم با اسطوره فروغ ایزدی در زروانیسم همسوست و هم با تمثیل خورشید در رساله جمهور. دونه

فت معر»تنها بیان احساس نیست، بلکه تجسم عینی نگاشت «( بِمَدَامِعٍ تَهْمیِ)»حتی اشکهای روح در قصیده عینیه 

ای كهن های اشک ایزیس برای ازیریس و دریه دیمیتر برای پرسفون پیشینهاست كه در اسطوره« جریان آب ←

های سیال شناختی است. وقتی ابن سینا غفلت دارد. آنچه این پیوند را مانددار میکند، تبدیل اسطوره به استعاره

« حبس تودرتو ←جهل »هره میگیرد تا نگاشت را قفسی درون قفس مینامد، از اسطوره زنجیرهای زرین هومر ب

ای ( را به استعارهHomo viator، اسطوره غریب بودن انسان در جهان )«غربت غربیه»را بیافریند. سهروردی با نام 

بدل میکند كه هم با حکمت اشراقی همخوان است و هم با اسطوره هبوط انسان در روایات « تبعید ←وجود »برای 

كه متون این دو حکیم، نه تنها حلقه وصل اسطوره و عرفان، بلکه كارداه زنده آفرینش دنوسی. این است 

 الگوها زاده میشوند تا امر نامرئی را مرئی سازند.هایی است كه از دل كهناستعاره

اند، بلکه پرداختهها نه تنها به تبیین و انتقال مفاهیم عرفانی پیچیده دیری هوشمندانه از استعارهاین حکما با بهره

اند. این رویکرد، غنای الگوهای بشری به نمایش دذاشتهها و كهنای از آفرینش معنا را از دل اسطورهكارداه زنده

فلسفی فزونی میبخشد و بر نقش حیاتی استعاره در ساختاردهی و  -معنایی و پویایی تفسیری را در آثار عرفانی

 .فهم معرفت انسانی تأكید میکند

 

 مشاركت نویسندگان
آقای دكتر استخراج شده است. مازندران دكتری زبان و ادبیات فارسی مصوبّ در دانشگاه  ۀاین مقاله از رسالج دور

 كاكلیارسركار خانم هاجر آق اند.طراح اصلی این مطالعه بوده راهنمایی این رساله را برعهده داشته ومسعود روحانی 
پور آقای دكتر حسین حسناند. ها و تنظیم متن نهایی نقش داشتهدردآوری داده بعنوان پژوهشگر این رساله در

ها و راهنماییهای تخصصی این پژوهش مشاور در تجزیه و تحلیل داده انبه عنوان استاد و علی اكبر باقری خلیلی آلاشتی
 پژوهشگر بوده است. چهاردر نهایت تحلیل محتوای مقاله حاصل تلاش و مشاركت هر  اند.مشاركت داشته

 
 
 



 19-36 صص ،115، شماره پیاپی 18، دوره 1404آذر   ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 34

 تشکر و قدردانی
از سردبیر محترم و هیئت تحریریه درامی نشریه بهار ادب برای راهنماییهای ارزشمندشان در ارتقای كیفیت و 

 تکمیل مقاله س اسگزاریم.
 

 تعارض منافع
ه و حاصل نویسنددان این مقاله دواهی مینمایند كه این اثر در هیچ نشریج داخلی و خارجی به چاپ نرسید

فعالیتهای پژوهشی تمامی نویسنددان است و ایشان نسبت به انتشار آن آداهی و رضایت دارند. در این تحقیق 

كلیج قوانین و مقررات اخلاقی رعایت شده و هیچ تخلف و تقلبی در آن صورت نگرفته است. مسئولیت دزارش 

مسئول است و ایشان مسئولیت كلیج موارد ذكر  نویسندۀ ۀتعارض احتمالی منافع و حامیان مالی پژوهش بر عهد

 شده را بر عهده میگیرند.

 
REFERENCES 
Bahar, Mehrdad. (1997). From Myth to History. Edited by Abolghasem Esmaeilpour. 

First Edition. Tehran: Cheshmeh Publishing. 
Esmaeilpour, Abolghasem. (2008). Myth: Symbolic Expression. Second Edition. 

Tehran: Soroush Publications. 
Esmaeilpour, Abolghasem. (2003). Under the Skies of Light; Essays on Mythology 

and Iranology. First Edition: Afkar Publishing - Cultural Heritage Organization. 
Goli, Mojtaba. (2016). In the School of Mystical Suhrawardi (Secrets and Mysteries 

of Red Intellect). Persian Literature of Islamic Azad University of Mashhad. 
No. 50, pp. 99-122. 

Haghshenas, Ali Mohammad. (2020). About Several Ancient Greek Philosophical 
Texts. First Edition. Tehran: Ney Publications. 

Jaspers, Karl. (1984). Plotinus. Translated by Mohammad Hassan Lotfi. First Edition. 
Tehran: Kharazmi Publications. 

Khorasani, Sharaf al-Din, et al. (2009). Avicenna. Tehran: Bu-Ali Sina Scientific and 
Cultural Foundation. 

Kövecses, Z. (2002). Metaphor: A Practical Introduction. Oxford University Press.     
Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors We Live By. University of Chicago Press. 
Lakoff, George, and Mark Johnson. (2016). Metaphors We Live By. Translated by 

Hajar Agha Ebrahimi. Second Edition. Tehran: Elm Publications. 
Mansourian Sorkh Grieh, Hossein. (2010). The Convergence of Myth and Mysticism 

in Hafez’s Sonnets. National Studies Quarterly, Eleventh Year, No. 4. 
Mortazavi, Manouchehr. (1972). A Look at the Works and Style of Sheikh Eshrag. 

Faculty of Literature and Humanities, University of Tabriz. No. 103, pp. 309-
341. 

Nasr, Seyyed Hossein. (1998). Islamic Thought on Nature by Seyyed Hossein Nasr. 
Fourth Edition. Tehran: Tehran University Press. 

Pournamdarian, Taghi. (1996). Symbol and Symbolic Stories in Persian Literature. 
Fourth Edition. Tehran: Elmi va Farhangi Publications. 



 35/ سینا و سهروردینهای ابنهای شناختی با اسطوره و عرفان در داستابررسی ساختاری مناسبات استعاره

 

Seyyed Arab, Hassan. (1999). A Selection of Persian Articles on Sheikh Eshrag. First 
Edition. Tehran: Shafi’i Publishing. 

Sohrevardi, Shihab al-Din Yahya ibn Habash. (2009). Collected Works of Sheikh 
Eshrag (4 vols). Fourth Edition. Volume 3. Tehran: Institute for Humanities 
and Cultural Studies. 

Zarrinkoub, Abdolhossein. (2000). In Search of Iranian Sufism. Sixth Edition. Tehran: 
Amirkabir Publications. 

 فارسی منابعفهرست 

 (. اشارات و تنبیهات. ترجمه و شرح حسن ملکشاهی. تهران: سروش.1392بن عبدالله. )سینا، حسینابن

بن یقظان. ترجمه و شرح جوزجانی. به تصحیح هانری كربن. تهران،  (. حی1366سینا، حسین بن عبدالله. )ابن

 مركز نشر دانشگاهی.

 الطیر(. قم: بیدار.رسائل )رساله ه(. 1435سینا، حسین بن عبدالله. )ابن

الطیر. ترجمج احمدبن خدیو اخسیکتی. شرح ابن سهلان ساوی. تهران: (. رساله1392سینا، حسین بن عبدالله. )ابن

 نور محبت.

 (. اسطوره بیان نمادین. چاپ دوم. تهران: سروش.1387پور، ابوالقاسم. )اسماعیل

 -پژوهی و ایرانشناسی. چاپ اول: نشر افکارهای نور؛ جستارهای اسطورهسمانه(. زیر آ1382پور، ابوالقاسم. )اسماعیل

 سازمان میراث فرهنگی كشور

فصلنامج تخصصی «. بررسی مبانی فکری سهروردی با تأثیر از مکتب هرمسی(. »1398احمدی، عاطفه و دیگران. )

 .414-393سبکشناسی نظم و نثر فارسی )بهار ادب(. سال دوازدهم. شماره دوم. ی 

 نشر چشمه. پور. چاپ اول. تهران:(. از اسطوره تا تاریخ. به كوشش ابوالقاسم اسماعیل1376بهار، مهرداد. )

 مز و داستانهای رمزی در ادب پارسی. چاپ چهارم. تهران: علمی و فرهنگی.ر (.1375پورنامداریان، تقی. )

 ان قدیم. چاپ اول. تهران: نیو.ی چند متن فلسفی یون(. درباره1399محمد. )شناس، علیحق

 سینا.سینا. تهران: بنیاد علمی و فرهنگی بوعلی(. بوعلی1388الدین و دیگران. )خراسانی، شرف

 (. جستجو در تصوف ایران. چاپ ششم. تهران: انتشارات امیركبیر.1379كوب، عبدالحسین. )زرین

 سلامان و ابسال. چاپ دوم. تهران: سروش.بن یقظان و قصج (. قصج حی1382سجادی، ضیاءالدین. )

(. مجموعه آثار فارسی سهرودی. ویرایش و پیشگفتار فرشید اقبال. چاپ دوم. 1384الدین. )سهروردی، شیخ شهاب

 تهران: سبکباران.

ج(. چاپ چهارم. جلد سوم. 4) مجموعج مصنفات شیخ اشراق (.1388حبش. )بنالدین یحییسهروردی، شهاب

  شگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.تهران: پژوه

 از مقالات فارسی دربارۀ شیخ اشراق. چاپ اول تهران: نشر شفیعی. (. منتخبی1378سیدعرب، حسن. )

كنیم، ترجمه هاجر آقا ابراهیمی، چاپ ها زنددی میهایی كه با آن(، استعاره1395لیکاف، جرج و مارک جانسون )

 دوم، تهران: علم.

سهروردی )راز و رمزهای عقل سرخ(. ادبیات فارسی دانشگاه آزاد مشهد.  (. در مکتب عارفانج1395مجتبی. ) دلی،

  .99-122. ی 50شماره 

. 103دانشکده ادبیّات و علوم انسانی تبریز. ش «.نظری به آثار و شیوۀ شیخ اشراق» (.1351) منوچهر.مرتضوی، 

 .341-309ی 



 19-36 صص ،115، شماره پیاپی 18، دوره 1404آذر   ؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 36

مگرایی اسطوره و عرفان در غزلهای حافظ. فصلنامج مطالعات ملی، سال (. ه1389منصوریان سرخگریه، حسین. )

 .4یازدهم، شماره 

(. نظر متفکران اسلامی درباره طبیعت سیدحسین نصر. چاپ چهارم.  تهران: انتشارات 1377نصر، سیدحسین. )

 دانشگاه تهران.

 خوارزمی(. فلوطین. ترجمه محمدحسن لطفی. چاپ اول. تهران: 1363یاس رس، كارل. )

Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors We Live By. University of Chicago Press. 
Kövecses, Z. (2002). Metaphor: A Practical Introduction. Oxford University Press.  

 

 
 معرفی نویسندگان

 ، ایران.مازندراندانشگاه ، دروه زبان و ادبیات فارسی دانشجوی دكتری :ار كاكلیآقهاجر 

(Email: hajar_agh@yahoo.com) 
(ORCID: 0009-0000-6264-4707) 

 دانشگاه مازندران، ایران.، زبان و ادبیات فارسیدروه  استاد: مسعود روحانی

(Email: m.rouhani@umz.ac.ir  مسئول نویسنده : ) 
(ORCID: 0000-0003-0771-2951) 

 دانشگاه مازندران، ایران.، زبان و ادبیات فارسیدروه  استاد: علی اكبر باقری خلیلی

(Email: aabagheri@umz.ac.ir) 
(ORCID: 0000-0002-9421-6401) 

 دانشگاه مازندران، ایران.، ادبیات فارسیزبان و دروه  استاد: پور آلاشتیحسین حسن

(Email: h.hasanpour@umz.ac.ir) 
(ORCID: 0000-0001-8683-1283) 

 

COPYRIGHTS 
©2021 The author(s). This is an poen access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 
(CC BY 4.0), which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, as long as the original 
authors and source are cited.  

 

Introducing the authors 
Hajar Aghar Kakli: PhD student in the Department of Persian Language and Literature, University 
of Mazandaran, Iran. 
(Email: hajar_agh@yahoo.com) 
(ORCID: 0009-0000-6264-4707) 
Masoud Rouhani: Professor, Department of Persian Language and Literature, University of 
Mazandaran, Iran. 
(Email: m.rouhani@umz.ac.ir  : Responsible author) 
(ORCID: 0000-0003-0771-2951) 
Ali Akbar Bagheri Khalili: Professor, Department of Persian Language and Literature, University of 
Mazandaran, Iran. 
(Email: aabagheri@umz.ac.ir) 
(ORCID: 0000-0002-9421-6401) 
Hossein Hassanpour Alashti: Professor, Department of Persian Language and Literature, University 
of Mazandaran, Iran. 
(Email: h.hasanpour@umz.ac.ir) 
(ORCID: 0000-0001-8683-1283) 

mailto:%20a.tahan@iauf.ac.ir%20نویسنده
mailto:%20a.tahan@iauf.ac.ir%20نویسنده
mailto:%20a.tahan@iauf.ac.ir%20نویسنده

