
مقاله پژوهشی

ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 ، محبوبه ضیاء خدادادیان*مرضیه كریمی، فرزاد عباسی
دروه زبان و ادبیات فارسی، واحد نیشابور، دانشگاه آزاد اسلامی، نیشابور، ایران.

15-35 صص ،114، شماره پی در پی 1404سال هجدهم، شماره هشتم، آبان 
https://irandoi.ir/doi/10.iran.2002/bahareadab.2025.18.7908

علمی سبک شناسی نظم و نثر فارسینشریه 

)بهار ادب سابق(

چکیده:
فرّخی سیستانی از جمله شاعران بزرگ سبک خراسانی است كه با تبحر در فن  زمینه و هدف:

های كهن دیری از اسطورهشاعری بویژه قصیده سرایی، تصاویری نمادین و اساطیری را با بهره

ایرانی بویژه با تأسی از شاهنامه ارائه داده است. این پژوهش با هدف بررسی بازتاب اساطیر كهن 

رّخی سیستانی انجام شده است تا پیوند میان شعر این شاعر بزرگ سبک خراسانی ایرانی در شعر ف

 ای ایران زمین را تحلیل و ارزیابی نماید. و میراث اسطوره

دیری از مطالعات روش تحقیق در این جستار توصیفی ی تحلیلی بکمک بهره روش پژوهش:

شناسی ایرانی ای و روش اسنادی است كه با بررسی قصاید فرّخی و ارجاع بمنابع اسطورهكتابخانه

 مانند اوستا، شاهنامه، متون پهلوی و پژوهشهای معاصر انجام شده است. 

هایی چون فریدون، پای اساطیر كهن ایرانی بویژه اسطورهدر اشعار فرّخی ردّ های پژوهش:یافته

ای چون رستم، اسفندیار و جانوران و مکانهای مقدّسی چون جمشید، هوشنگ و پهلوانان برجسته

سیمرغ، هما،رخش و البرز كوه قابل مشاهده است كه در ساختار معنایی و ایدئولوژیک شعر در 

 ته است.خدمت اغراض و مقاصد مدحی شاعر قرار درف

دیری از نتایج حاصل از پژوهش نشان میدهد كه فرّخی سیستانی با بهره نتایج پژوهش: 

بخشی های ایرانی بویژه با نگاه خاصی به شاهنامه، به بازآفرینی هویتّ فرهنگی و مشروعیتّاسطوره

ت. به حاكمان غزنوی بویژه سلطان محمود غزنوی، فتوحات و جنگاوریهای ممدوحان پرداخته اس

ای استفاده از این اساطیر نشان از پیوند عمیق شعر فرّخی سیستانی با فرهنگ و نمادهای اسطوره

ایران و استمرار آن در ادبیّات پس از اسلام دارد.

1404اردیبهشت  14 :دریافت تاریخ  

 1404خرداد  16:  داوری تاریخ  

 1404خرداد  30: اصلاح تاریخ  

 1404مرداد  15: پذیرش تاریخ  

 :كلیدی كلمات 

 ،نمادهای اساطیری ،فرّخی سیستانی

 شعر مدحی. ،سبک خراسانی

:مسئول نویسنده * 
   farzadabasi@iau.ir

 42621901 (51 98)+ 

mailto:farzadabasi@iau.ir
https://irandoi.ir/doi/10.iran.2002/bahareadab.2025.18.7908


Eighteenth year, Number Eight, November 2025, Continuous Number 114, Pages: 15-35 

Journal of the stylistic of Persian poem and prose 
(Bahar-e- Adab) 

Home page: https://www.bahareadab.com 
 
ORIGINAL RESEARCH ARTICLE 

Analysis and Exploration of Mythological Symbols in the Odes of Farrokhi Sistani 

 
M. Karimi, F. Abbasi*, M. Zia Khodadadian 
Department of Persian Language and Literature, Neyshabur Branch, Islamic Azad University, Neyshabur, Iran. 

 

 
ABSTRACT 
BACKGROUND AND OBJECTIVES:  Farrokhi Sistani is one of the great poets of 
the Khorasani style who, by mastering the art of poetry, especially odes, has 
presented symbolic and mythological images using ancient Iranian myths, 
especially based on the Shahnameh. This research aims to examine the 
reflection of ancient Iranian myths in the poetry of Farrokhi Sistani in order to 
analyze and evaluate the connection between the poetry of this great poet of 
the Khorasani style and the mythical heritage of Iran. 
METHODOLOGY: The research method in this article is descriptive-analytical 
with the help of library studies and documentary methods, which have been 
carried out by examining Farrokhi's odes and referring to Iranian mythological 
sources such as the Avesta, Shahnameh, Pahlavi texts, and contemporary 
research. 
FINDINGS: In Farrokhi’s poems, traces of ancient Iranian myths can be seen, 
especially myths such as Fereydoun, Jamshid, Houshang, and prominent heroes 
such as Rostam, Esfandiar, and animals and sacred places such as Simorgh, 
Homa, Rakhsh, and Alborz Mountain, which serve the poet’s goals and 
objectives in the semantic and ideological structure of the poem. 
CONCLUSION:  The results of the research show that Farrokhi Sistani, by 
utilizing Iranian myths, especially with a special look at the Shahnameh, has 
recreated cultural identity and legitimized the Ghaznavid rulers, especially 
Sultan Mahmud of Ghaznavi, and the conquests and wars of the glorified ones. 
The use of these myths indicates the deep connection between Farrokhi 
Sistani’s poetry and Iranian mythological culture and symbols and its continuity 
in post-Islamic literature. 

 

 

 
https://irandoi.ir/iran.2002/bahareadab.2025.18.7908 
 

NUMBER OF FIGURES 
0 

 

NUMBER OF TABLES 
 

 

NUMBER OF REFERENCES 
 

 

0 0 42 

  

ARTICLE INFO 
 
 
Article History: 
 

Received: 04 May 2025 
Reviewed: 06 June 2025 

Revised: 20 June 2025 
Accepted: 06 August 2025 
 
 
KEYWORDS 
Farrokhi Sistani. Mythological  
symbols. Khorasani style. Praise  
poem. 

 
 
*Corresponding Author 
  farzadabasi@iau.ir 
 (+98 51) 42621901 

https://www.bahareadab.com/
mailto:farzadabasi@iau.ir
https://irandoi.ir/iran.2002/bahareadab.2025.18.7908


 17/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

 مقدمه 
اند. از آنجا دارشان با تخیّل مانددار شدهاساطیر، بخش اعظمی از زیرساختهای ادبی هستند كه با آمیختگی ریشه

آید، میتواند حجم وسیعی از كه شعر یکی از بهترین نمودها و جایگاهی سترگ برای انعکاس اساطیر بشمار می

ها و عناصر هنر شاعری شعر ی  ادر از تمامی مؤلفه های كهن ذهن و ناخودآداه بشری را در خود نگاهدارد.اندوخته

های خالص ها باشد و سبب تقویت بنمایهبرخوردار باشد ی میتواند حافظی مطمئن و امین برای بقا و تداوم اسطوره

ی ای را با پیچشو ناب حیات راز آلود انسان كهن در ادوار بعد دردد و با كمک نمادپردازی، بسیاری از عناصر اسطوره

هنری و عموماً متراكم و فشرده در خویشتن نگاهدارد، به همین دلیل این نوع نمادهای اساطیری ابزاری كارآمد 

ای هستند كه شاعر بنا به ضرورت از آنها بهره برای سوق دادن مخاطبان به دایره معنایی عمیق این مفاهیم اسطوره

پردازان، انسان را موجودی ت است كه برخی از نظریهنماد پردازی چنان در زنددی انسان حائز اهمیّ»میجوید. 

های كهن، آسای آدمی، شاید ناشی از آن است كه اسطورهدری خلاقانه و نبوغاند. این چارهنمادساز معرفی كرده

آسای پرشاخ و برگ و سایه افکنی هستند كه هردز بدون ددردیسی حجمی و محتوایی در شعر بسان درختان غول

اً موجز و متراكم است ی نمیگنجد؛ از این رو لازم است هویتّی منعطف و سیال بخود بگیرند. بازتاب ی كه ماهیت

شناس بزرگ ]الیاده[ رمز با تبدیل اشیاء بچیزی فرا چنین ددردونی را در زبان باید جستجو كرد و بقول اسطوره

حسوب میشود و اشیاء با تبدیل شدن سوی آنچه در قالب ادراک مادی میگنجد؛ ادامه دیالکتیک تجلیّ قداست م

« به رمز، محدودیّت عینی خود را از دست میدهند و بصورت عناصر بهم پیوسته یک نظام، با یکدیگر مرتبط میشوند

 (. 230ی  229: صص 1387)خادمی كولایی، 

ایرانی است، یکی از جمله شاعران برجسته ایران در سبک خراسانی كه دوران توجّه همه جانبه به اساطیر كهن 

ابوالحسن علی بن جولوغ متخلص به فرّخی سیستانی از شاعران اواخر قرن چهارم و »فرّخی سیستانی میباشد. 

اوایل قرن پنجم و اهل سیستان بود. فرّخی از شاعران برجسته و توانای سبک خراسانی است.كلام او نسبت بدیگر 

یگران متمایز میکند. از صفات بارز فرّخی صراحت لهجه و شاعران این سبک، ویژدیهای خاصی دارد كه او را از د

« اندشناسان كلام فرّخی را با صفت سهل و ممتنع توصیف كردهنظران و سخنساددی طبع اوست. از دیرباز صاحب

فرّخی در ابیات شیرین »(. در خصوی قریحه و استعداد و ذوق شاعری فرّخی آمده است: 187: ی 1400)یاوری، 

یوانش[ نظم شعری و اسلوب نظمی را به تمام و كمال بکار برده و در اعمال قوانین بلاغت، خودداری و روان ]د

)فروزانفر، « نکرده و فقط توانایی خاطر و روانی قریحه اوست كه نظم را با همه دقّت در صورت محاوره نمایش میدهد

 (. 124: ی 1350

خشی از صور خیال، بلکه در قالب ابزاری برای تصویرسازی از ای نه تنها بعنوان بدر شعر فرّخی مفاهیم اسطوره

قدرت و قداست ممدوح مورد توجّه قرار درفته است. فرّخی در تصویرسازیهای خویش از ممدوح سعی دارد با 

دیری از سنت و دذشته اساطیر ایرانی، ممدوح خویش را اقناع نماید و نظر او را جلب كند. این پژوهش بر آن بهره

ای در قصاید فرّخی سیستانی ب ردازد و به این پرسشهای اساسی پاسخ تا بتحلیل و ارزیابی نمادهای اسطورهاست 

ای در قصاید فرّخی سیستانی كدامند؟ شاعر با چه هدفی از این اساطیر و نمادها دهد كه مهمترین نمادهای اسطوره

ای رسیدن به اهداف و مقاصد مدحی و هنری بهره برده است؟ فرضیه اصلی پژوهش پیش رو آن است كه شاعر بر

 خویش، ممدوح را بکمک اساطیر كهن ایرانی ستایش میکند. 

 
 



 15-35 صص ،114 پیاپی شماره 18 دوره ،1404  آبان؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 18

 هدف و ضرورت پژوهش
فرّخی سیستانی شاعری است با نگاه دقیق و نافذ و در اشعارش بویژه در قصاید مدحی، داه فضا و زمان را در 

راستای مدح و ستایش ممدوح بسمت و سوی دنیای اساطیر سوق میدهد؛ درچه وی بینش اساطیری بمانند 

ای در پژوهش تحلیل نمادهای اسطورهفردوسی ندارد، اما از این قبیل نمادها نیز بهره میگیرد. مهمترین هدف این 

قصاید فرّخی سیستانی است تا انگیزه فرّخی از بکار بردن این نمادها را واكاوی و تحلیل نماییم. ضرورت چنین 

پژوهشی هنگامی مشخص میشود كه اغلب مطالعات و تحقیقاتی كه در حیطه اشعار فرّخی صورت درفته است 

شناسی قصاید مدحی وی یا تغزلات  وی بنا نهاده شده است و ی و زیباییهای سبک زبانی، ادببیشتر بر جنبه

ای این قصاید كمتر مورد توجّه قرار درفته و خلاء پژوهشی پیش رو در این زمینه احساس سازوكار نمادهای اسطوره

 میگردد. 

 پیشینه پژوهش
تغزلات فرّخی سیستانی پرداخته  پردازی وبه زنددی، سبک شعری و قصیده« پرنیان هفت رنگ»امامی در كتاب 

سبک « سبک خراسانی در شعر فارسی»و نیز محجوب در كتاب « سخن و سخنوران»است. فروزانفر در كتاب 

فرّخی سیستانی: »اند. غلامحسین یوسفی نیز كتابی  با عنوان ادبی، ذهنیّت و زبان فرّخی سیستان را ارزیابی نموده

دارد كه در آن اطلاعات حائز اهمیتّی پیرامون زمانه و شعر فرّخی بدست « اوبحثی در شهر احوال و روزدار شعر 

درایی در مکتب خراسانی با تمركز بر شعر تحلیل عینیت»ای با عنوان ( در مقاله1403داده است. واثقی و دیگران )

ویسنددان قرار به تصاویر ملموس، عینی و محسوسی كه فرّخی در اشعار خویش آورده توجّه ن« فرّخی سیستانی

بررسی زبان و لحن حماسی در قصاید فرخّی »ای با عنوان ( در مقاله1401درفته است.درویشی و دیگران )

اند كه لحن با تحلیل موسیقی درونی، بیرونی، تركیبات و واژدان حماسی در قصاید فرّخی نتیجه درفته« سیستانی

ورهای حاكم بر فرهنگ و ادب ایران در قرن پنجم است. حماسی فرّخی سیستانی متأثر از ذهنیّت، اندیشه و با

اند كه نتیجه درفته« بررسی زبان و لحن حماسی در قصاید فرّخی سیستانی»( در مقاله 1401درویشی و دیگران )

اندیش دارد و صور خیال، واژدان و تركیبات شعری وی در این راستا حائز اهمیّت است. یاوری فرّخی ذهنی حماسی

صورخیال در اشعار فرّخی را مورد « بررسی سبک شناسی زبانی و ادبی دیوان فرّخی سیستانی»در مقاله ( 1400)

تحلیل ارزیابی قرار داده و نتیجه درفته است كه بسامد تشبیه در دیوان فرّخی قابل توجّه است و در مباحث زبانی 

تحلیل »( در مقاله 1400زاده )میباشد. اكبریقوافی فعلی، واژدان كهن فارسی در كنار واژدان عربی حائز اهمیّت 

دیری از نظریه با بهره« ساختار و كاركردهای كلان روایتها در قصاید مدحی: مطالعه مورد قصاید فرّخی سیستانی

لیوتار كلان روایتهایی مانند آزادی، عدالت، رفاه، توسعه و سایه خدا بودن پادشاه را بررسی كرده است. با توجّه به 

وهای بعمل آمده پژوهشی منطبق با ساز و كار مقاله پیش رو تا كنون منتشر نشده است لذا پرداختن به جستج

 این موضوع مورد توجّه قرار درفت.

 

 روش پژوهش
دیری از روش توصیفی ی تحلیلی در ابتدا دیوان فرّخی سیستانی و قصاید وی بدقتّ مورد در این پژوهش با بهره 

و س س شواهد كاربردی اسطوره در این اشعار استخراج شده و در نهایت مورد تحلیل  بررسی قرار درفته است

 ارزیابی قرار درفته است. 

 



 19/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

 بحث و بررسی

 اسطوره و ادبیّات 

اسطوره »اند اسطوره چنین تعریف شده است: در كتب و آثاری كه پیرامون اسطوره به بحث و بررسی پرداخته 

نی آن روزداری كه انسان خدایان را میان خود میدیدند و زمین را جایگاه و پایگاه عبارت است از داستان خدایان یع

آنها میدانستند و اسطوره را مانند سردذشت و تاریخ و تاریخ مقدّس خداوندان را بازدو میکردند و میشنیدند. 

آنها برقرار است. بعبارتی  اسطوره، افسانه و داستان همزمان و همراه با انسان متولد شد و ارتباطی نادسستنی میان

با آن دذشته دیرین را، مانند پلی میان همه اقلیتّها و ملتّهای  های دونادون ادبیّات شفاهیدیگر میتوانیم دیدداه

های دیگر علوم انسانی شناسی، روانشناسی و شاخهجهان ببینیم و با مطالعه آثار فولکوریک، بشناخت جهان، جامعه

 (. 345ی  343: صص 1375)بهار، « اقوام و ملل جهان آداه شویم دست یابیم و از هویّت

های بشری هستند كه در اعماق ذهن خیال اندیش ترین خواستهها آینه تمام نما و نماد دست نیافتنیاسطوره

جرم اند و لااند، با رؤیا عجین دشته و به جامعه آسمانی و آیینی زیور یافتهانسان نخستین، بالنده و پرورده شده

ای كه در زمان اسطوره راوی سردذشت قدسی و مینوی است. راوی واقعه»رنگ تقدس بر آنها نقش بسته است. 

اولین، زمان شگرف بدایت همه چیز رخ داده است و مبّین روایت یک خلقت، اسطوره بیان كننده آن است كه 

یژه خود را نگاه های وای اسطورهجامعه چگونه چیزی پدید آمده، موجود شده و هستی خود را آغاز كرده است. هر

میدارد در حفظ آن میکوشد زیرا معتقدات و دنیانگری درون آنها عامل قطعی پاینددی و جاودانگی آن فرهنگ 

بینی باستانی میداند كه حاصل تلاشهای آغازین انسان در (. كزّازی آن را نوعی جهان14: ی 1392)الیاده، « است

ای كه تباری به درازنای تاریخ خویش داشته و بر دستره فرهنگ رامون است. رؤیادونهشناخت خویش و جهان پی

ها تجلی خاطرات دیرینه و كهنی هستند كه بدلیل (. اسطوره6: ی 1393آن تبار، نمود یافته است )ر.ک كزّازی، 

انها رسوب كرده و سببی های پنهان ذهن و ضمیر انسوار خود در تمامی لایهبرخورداری از قدمت و دیرینگی ازلی

ای های اندیشگانی و فکری تمام نژادها و نسلهای مختلف بشیوهاند برای كاركردهای مشتركی دستگاهشده

های بظاهر مختلف و ناهمگون انسانی در اقصی نقاط جهان، ناخودآداه. دلیل این مدعا آنکه بسیاری از تبارها و تیره

ی كهن بدون الگوبرداری مستقیم و آداهانه از یکدیگر، همگونی و هماهنگی در بسیاری از آداب و مناسک و آیینها

 دارند. آیا نمیتوان مدعی شد كه ژرف ساخت اصل و بنمایه مشترک دارند؟ 

كاركرد »پژوهان را میتوان بصورت موارد زیر خلاصه نمود: بندی آراء اسطورهدر توصیف كاركرد اسطوره حاصل جمع

های طبیعت، كاركرد اندیشگانی و هویتّی، بوجود آوردن و توجیه اختی و توجیه پدیدهشنشناختی و علتمعرفت

ها بهتر میتوانند همبستگی اجتماعی را تقویت كنند و بمثابه پشتوانه كردن نظامهای اجتماعی چرا كه اسطوره

م انتزاعی از جمله خدا، های مختلف مردم، توصیف برخی مفاهیرفتار انسان عمل نمایند، بیان كننده آرزوهای دروه

« زنددی، مرگ و... درمانگری و بهبود روانی، كاركردهای سیاسی و فرهنگی، كاركرد زیبایی شناختی و هنری

« پردازی را نماینددی میکنداسطوره به بهترین شکل تخیّل و تخیّل(. »135: ی 1401)دانشگر و همکاران، 

ای فرهنگی، آیینی و دانش انسانهای دذشته میداند كه از قوانین زه(. بهار، اسطوره را سا23: ی 1400)نامورمطلق، 

های آن نیاز داشت و به یاری انسان نخستین بشناخت طبیعت و كشف واژه»و منطق علمی پیروی نمیکند چرا كه 

انسان اساطیر بگونه نمادین و تمثیلی، معماهای رازناک جهان و طبیعت را توجیه میکرد؛ بنابراین اسطوره، تفسیر 

هایی است كه برای آنها موهم ها، ترس پدیدهنخستین از جهان و پاسخگوی نیازهای معنوی او نسبت به ناشناخته

(. اسطوره از 206: ی 1375)بهار، « و مبهم بوده و نیاز مبرم بدریافت و فهم چیستی آن وجود داشته است



 15-35 صص ،114 پیاپی شماره 18 دوره ،1404  آبان؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 20

ا، امر الهی، پیدایی اقوام و ملتّها و رابطه آنها با هموضوعاتی مانند آفرینش هستی، حوادث طبیعی، خاستگاه پدیده

ای، زمان امری ازلی است نه (. در روایتها و داستانهای اسطوره20: ی 1400دیگران بحث میکند )نامورمطلق، 

اسطوره به تاریخ یا زمان خای وابسته نیست و بنا بر همین خصیصه، همواره در هر نوع و یا قالب ادبی »تاریخی. 

(. از این رو جهان اساطیری 20: ی 1397زاده و بزرگ بیگدلی، )قایم« ای میتواند بازیابی و بازنمایی شودرههر دو

اند با پیوند دادن و برقراری ارتباط میان دذشته و حال  به یاری جولانگاه شاعران بوده و هنرمندان ادیبان توانسته

 بان منتقل نمایند. اسطوره، بسیاری از دریافتها و اغراض خویش را بمخاط

اسطوره نقل كننده سردذشت قدسی و مینوی است. »در خصوی اسطوره الیاده تعریف كاملی ارائه داده است: 

ای است كه در زمان اولین، زمان شگرف بدایت همه چیز، رخ داده است.  به بیانی دیگر، اسطوره حکایت قصّه

مافوق طبیعی، سلوک و كرداری انسانی و نهادی پا به عرصه میکند كه چگونه از دولت و بركت موجودات و كارهای 

(. این تعریف از اسطوره، تقریباً معنی جهان شمول یافته و از این رو 16: ی 1392)الیاده، « وجود نهاده است

ای هایی است از جمله آنکه باید بنمایهها و مؤلفهنمیتوان آن را به هر داستانی تعمیم داد؛ اسطوره دارای دزاره

قدسی و مینوی داشته باشد و توسط شخصیتّی مافوق طبیعی و مقدّس انجام شود و در ادوار بعد نیز مورد تقلید 

ها دقّت كرد. هاله ها و نشانهقرار دیرد و بعنوان الگو پذیرفته شود. در تحلیل اسطوره در شعر نیز باید به این نکته

ها رفتار شخصیتّهای اساطیری منعکس میشود؛ درچه اسطوره قداست،  مقبولیّت عام و همگانی آن كه در منش و

 اند. اند اما خاصیت ماورایی خویش را حفظ نمودهاندو تغییر یافتهدر طول زمان ددردون شده

آید. از دیدداه بسیاری ناپذیر آن بشمار میاسطوره از دیرباز با شعر پیوندی تنگاتنگ و دیرینه داشته و اصل جدایی

اسطوره با كهن الگو در پیوند تنگاتنگ »ناپذیر ادبیّات است.  پژوهان اسطوره از اصول زیربنایی و جداییاز اسطوره

(. 44: ی 1383)جواری، « ها میشمارنداست.  دنی ژورمون و لوی استراوس ادبیّات را منتج و مستخرج از اسطوره

است اشعار بصورتهای دونادون نمود و تجلی اساطیر همواره ذهن شاعران و اندیشه آنان را بخود مشغول داشته 

ها داه شاعر عین یک اسطوره را یادآوری كرده و در حقیقت نوعی تلمیح بکار میبرد؛ داه اسطوره»یافته است. 

میشوند چرا كه اسطوره هر زمان، شکل و نقش و كاربرد بنحوی جدید و متناسب با شرایط و زمان و مکان باز زایی 

ر جریان زمان و در مرزهای جغرافیایی و در میان مردمان دونادون ممکن است تخوش ددردونیهایی ای دارد و دویژه

پذیری با تفکرات و شرایط (. اساطیری كه قابلیّت تطبیق213: ی 1378)سركاراتی، « ای ب ذیردشود و نقش تازه

ید بدهند و در این قبیل موارد، جامعه را ندارد ممکن است در سیر تحول و ددردیسی، جای خود را به اساطیر جد

اساطیر ضمن (. »73: ی 1377پور، سازی با شخصیتّهای تاریخی نیز ممکن است بوجود آید )ر.ک اسماعیلاسطوره

بازتاب در شعر و ادبیّات، از یکسو بحیات و پویایی خود ادامه میدهند و از سوی دیگر، مایه باروری ادبیّات میگردند. 

ای پرستنده و پویا در برابر طبیعت است كه حاكم بر ذهن است: روایت رویارویی اندیشه شعر نیز چون اسطوره،

همانگونه كه انسانهای نخستین در پی كشف حقایق هستی بودند و در این رهگذر به اساطیر حیات بخشیدند، 

های همیشگی اسطورهشاعر نیز بدنبال رازهای جهان پیرامون خویش و جان دادن به آن در قالب كلمات است تا به 

 (. 136: ی 1401)دانشگر و دیگران، « بشر چون آزادی، عدالت و حقیقت لباس واقعیت ب وشاند

 هاتحلیل داه

 مکانهای اساطیری

البرز كوهی مینوی و آیینی در اساطیر ایران است كه در دوران متأخر با دماوند یکسان انگاشته  البرز كوه و قاف:  

خستین كوهی است كه بر طبق روایتهای كهن و اساطیری از زمین برخاسته و همه ممالک شده است. البرز كوه ن



 21/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

(.  شاعران 1: زامیاد یشت، فقره 1377از غرب تا شرق را احاطه نموده ودردادرد زمین را فرا درفته است )یشتها، 

اعده، بیرون نیست و البرز كوه را در اند، فرّخی نیز از این قو نویسنددان ایرانی از دیرباز به البرز كوه توجّه داشته

شبکه تصویری از فتوحاتش كه ممدوح خویش انجام داده، مورد توجّه قرار داده است و كیفیت حضور این نماد 

 ای است. ای از او در كنار زال و سیمرغ كاملاً اسطورهاساطیری در قصیده

 چو كوه البرز آن كوه كاندرو سیمرغ

 

 سخن دستر درفت مسکن و با زال شد 

 (201: ی 1335)فرّخی سیستانی،                    

 پرداز فرّخی، البرز ممدوح تا آن اندازه نیرومند است كه قابلیّت فتح كوهی به بلندای البرز را دارد: در ذهن مدیحه

 چگونه كوهی چونانکه از بلندای آن

 

 ستاردان را دویی فرود اوست مقر 

 )همان(                                                     

احاطه شرق و غرب البرز كوه در اساطیر ایرانی، با اوصاف و ویژدیهای كوه قاف در باورهای  سامی یکی است.  

 فرّخی به این موضوع نیز توجّه داشته است و در مدح عضدالدوله امیر یوسف س هسالار آورده است: 

 تیغش عدو برهنه بودپیش 

 

 ورچه دارد ز كوفه قاف س ر 

 (212)همان: ی                                      

 اند و كاربرد آنها تفاوتی با هم ندارد. میتوان چنین انگاشت كه قاف و البرز در ذهن فرّخی یکی بوده

 

 موجودات اساطیری

در ایران باستان » ر شاهنامه، آژی دهاک یا ضحاک است. ترین نماد اساطیری اژدها  بویژه دبرجسته اژدها:

های بدیعی درباره اژدها وجود داشته است. آیین نبرد میان اهی با ایندر، به نحو وسیعی در میان اقوام هند افسانه

ی و و اروپایی رایج بوده است اما در حالیکه در سرزمینهایی چون هندوستان و بابل، اژدها نماد خشکسالی و تاریک

سیلهای ویرانگر بود در ایران مظهر شرارتها و رذیلتهای اخلاقی بشمار میرفت. در میان دیوانی كه نام آنها در 

ای داده شده است. در اوستا، اساطیر فراوانی درباره اژدها وجود اردیبهشت یشت آمده، به اژدهازاددان اهمیّت ویژه

خصیّت تاریخی كه مورد تنفر بوده و نامی همانند آژی دهاک داشته اند آنها را به یک شدارد كه به آسانی توانسته

 (. 177ی  176: صص 1353)كویاجی، « است نسبت دهند

ها و مضامین بسیاری رویارویی و تقابل قهرمان با اژدها یا نیروهای قدرتمند و اهریمنی بمانند اژدها از جمله بنمایه

رویارویی پهلوان و اژدها میتواند تعبیری از تقابل و رویارویی هزاران » از نبردهای قهرمانان در اساطیر ایرانی است.

واقعیت متضاد و دودانه زنددی و دیتی در ذهن آدمی باشد؛ تقابل روشنی و تاریکی جوانی و پیری، داد و بیداد 

)سركاراتی، « آزادی و بنددی و بالاخره شکوهمندترین پهلوان و مخوفترین اژدهای اژدهایان یعنی زنددی و مرگ

 الدوله محمود غزنوی، او را مبارزی میداند كه اژدهاكش است و شیرافکن:(. فرّخی در مدح یمین137: ی 1375

 اژدهاشیر كردی دشتها بیها بیبیشه

 

 شهریارمرد كردی، شهرها بیها بیقلعه 

 (184: ی 1335)فرّخی سیستانی،                 

: در غالب فرهنگهای بشری اسب نمادی از آزادی، عزت، غرور، سرعت، سرسختی و پایداری است. از میان اسب

حیوانات اساطیری، از پركاربردترین نمادینه جانوری است كه مثل همه عناصر غیر انسانی جهان اساطیر، صاحب 

داستانهای هند و اروپایی اسب نمادی ها و (.  در افسانه10: ی 1388)قائمی و یاحقی، « هویّت انسانی شده است

در متون ودایی، هستی جهان »آید. از ایزد آفتاب، ماه و باد است و از ایزدان برجسته هند و اروپایی بشمار می



 15-35 صص ،114 پیاپی شماره 18 دوره ،1404  آبان؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 22

بصورت اسبی مجسم شده است و در داستان آفرینش جهان از میان آب، ازلی، آفریددار كائنات و در صورت اسب 

(. بنابر اساطیر زرتشتی، میترا كه نمادی از فروغ ایزدی است و 43: ی 1386قی، )یاح« یابدتجسمّ مادی می

ای زرین با چهار اسب به رنگ س ید كه هر یک نمادی از نگهبان عهد و پیمان، با دید دروغ دشمنی دارد و دردونه

ت اسب در شعر (.  اهمی228ّ: ی 1371آب و باد و خاک و آتش هستند در اختیار خویش دارد )ر.ک دوستخواه، 

 فرّخی نیز قابل توجّه است و در ابیاتی اهمیّت و جایگاه اسب ممدوح را مورد توجّه قرار داده است: 

 دست او ابری است اندر بزمگه وقت عطا

 

 اسب او بادی است اندر صد سخن داه شکار 

 (198: ی 1335)فرّخی سیستانی،                    

پرنددان اساطیری در دنیا »ای ادبیّات فارسی بخصوی شاهنامه فردوسی است. سیمرغ، مرغ اسطوره سیمرغ:

بسیارند؛ مثلاً در یونان فینکس نماد مسیح است و عمر هزار ساله دارد چون ققنوس در آتش میسوزد و پس از سه 

ا و وارغن سخن دفته شده كه دارای روز تجدید حیات میکند و با خورشید پیوندی نادسستنی دارد؛ در اوستا از هم

: ی 1386)یاحقی، « اند. در ادب فارسی نیز سیمرغ و ققنوس دو پرنده اساطیری و عجیب بشمار میروندفرّ ایزدی

(. فرّخی ممدوح خود را صاحب فرّ و شکوهی چون سیمرغ میداند و داه قدرت او را چنان توصیف میکند كه 254

 سیمرغ شکار است: 

 فکندی ز كرگ تا یکچندبه تیغ شاخ 

 

 به تیر بیله ز سیمرغ بفکنی مخلب 

 (202: ی 1335)فرّخی سیستانی،                 

 مگر ز خوابگه شیر بردرفتی صید

 

 مگر ز بازوی سیمرغ باز كردی پر 

 (298)همان: ی                                        

های دونادون بهره میگیرد تا در نهایت آمیزد و از اسطورهدر هم می ذهن پویای فرّخی تصاویر و تشبیهات را پیاپی

 ای  برای ممدوح خویش توصیف میکند:العادهمبالغه و اغراق با قدرت كلمات باشکوه و عظمتی خای توانایی خارق

 اندهمه مرغان جهان سر به خس اندر شده

 اندر این وقت چه شاهین و چه باز و چه عقاب

 غ چه چیزی است بگویمثل جنبش سیمر

 

 اندر آن وقت كه سیمرغ بجنبید از جای 

 جمله محبوس س اهند بر ایشان بخشای

 مثل جنبش شاه آن ملک شهردشای

 (349)همان: ی                                         

 

 

های ایرانی است كه طبق آنچه كه در منابع كهن آمده سیمرغ یا مرغ دانای اساطیری از مهمترین پرنددان اسطوره

است بر فراز البرز كوه و دریای فرا خکرت كه بین زمین و آسمان است، نشیمن دارد و آشیانه وی بر فراز درخت 

یف یکی از نبردهای سلطان محمود و فتح (. فرّخی در توص82: ی 1354است )ر.ک مینوی خرد، « بس تخمه»

 ای چنین میگوید: سومنات با اشاره به البرز كوه به آشیان درفتن سیمرغ بر این كوه اسطوره

 چو كوه البرز، آن كوه كاندرو سیمرغ

 

 درفت مسکن و با زال شد سخن دستر 

 (179: ی 1335)فرّخی سیستانی،                  

در جای دیگر در تبریک ولادت پسر امیر ابو یعقوب به یوسف، برادر سلطان محمود به داستان پر جادویی سیمرغ 

 كه زال در شاهنامه در مواقع بحرانی آن را آتش میزد تا سیمرغ را بکمک فرا بخواند اشاره دارد: 

 مگر ز خوابگه شیر بردرفتی صید

 

 مگر ز بازوی سیمرغ باز كردی پر 

 (197)همان: ی                                        

 ای از تصاویر پیرامون سیمرغ آورده است: دیری از شبکهای دیگر در مدح سلطان محمود با بهرهدر قصیده



 23/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

 مهردان آمد و سیمرغ بجنبید از جای

 باز و جز باز كنون روی نیارند نمود

 

 تا كجا پر زند امسال به كجا دارد رای 

 است كه سیمرغ شوی رویی نمایداه آن 

 (401)همان: ی                                        

 

 در ادامه در توصیف برتری جنبش شاه بر سیمرغ میگوید:

 مثل جنبش سیمرغ چه چیز است بگوی

 

 مثل جنبش شاه آن ملک شهر دشای 

 )همان(                                                     

فرّخی داه بجای سیمرغ كه پرنده اساطیری در داستانهای كهن ایرانی است، عنقای سامی را جایگزین میکند؛ 

آغاز « برآمد پیلگون ابری  ز روی نیلگون دریا» بعنوان نمونه در توصیف طبیعت در قصیده معروفی كه با مطلع 

 میشود آورده است:

 تو دفتی آسمان دریاست از سبزی و بر رویش

 

 به پرواز اندر آورده است ناده بچگان عنقا 

 (92)همان: ی                                          

خوار معروفی است كه در اساطیر یکی از اركان اصلی شاهی و آورنده فرّه ایزدی هما یا همای مرغ استخوان هما:

خوار فال است. قدما آن را مرغی استخوانای كه بمانند سیمرغ خوش یمن و خجسته است. هما مرغی است افسانه

اند كه جانوران دیگر را نیازاد و هرداه بر شانه كسی بنشیند اقبال و فرّه ایزدی او را نصیب شود و به شاهی میدانسته

ای معروف در ارتباط باشد )ر.ک پورداوود، در فارسی با نام هما پرنده افسانه« همایون»میرسد. بنظر میرسد واژه 

در معنای  hu -maya(. پورداوود درباره ریشه واژه هما آورده است كه این واژه از هومیا 136ی  134: صص 1380

در معنای فرخنده و خجسته در اوستا بکار رفته است )همان(. در اوستا ذكر  hu -mayaفرخنده و نیز هومایا 

کل مرغی از بالای سر او پریدن درفت. شده است كه زمانیکه جمشید فرّه ایزدی خویش را از دست داد، فرّه بش

)دوستخواه، « پس از آنکه او بسخن نادرست و دروغ دهان بیالود، فرّ آشکار به كالبد مرغی از او بیرون شتافت»

كه مرغ شکاری از دونه شاهین است یا همای « وارغن»(. در اوستا، فرّ كیانی و فرّ ایزدی بصورت 490: ی 1371

یمنی، بركت و خجسته یّات فارسی و نیز اشعار فرّخی، بنا به سنت شعری نمادی از خوشتوصیف شده است؛ در ادب

 فالی است: 

 رویی ملک از سیاه رایت اوستس ید

 همای زرین دارد نشان رایت خویش

 

 سیاه رایت او پشت صد هزار عنان 

 كه داشته است همایونتر از همای نشان

 (498ی : 1335)فرّخی سیستانی،                 

 

ترین معانی نکته قابل توجّه آنکه نشان درفش ایرانیان در دوران دذشته همای بوده است. ولف یکی از برجسته

: 1376در شاهنامه را پرچم و رایتی میداند كه صورت شاهین بر آن نقش بسته است )ر.ک برهان قاطع، « همای»

 (. 2365ی 

« پادشاه آسمان»در تمدّنهای كهن و باستانی، عقاب بعنوان نمادی از حاكمیت و قدرت مطلق آسمان و  عقاب :

دیری اساطیر علّت این مسأله را میتوان به پرواز در ارتفاع بالا، تسلط بر زمین و به تبع آن شکل»معرفی شده است 

های ای دارد. در افسانهین ]عقاب[ جایگاه ویژهشناختی مرتبط دانست. در اساطیر ایرانی نیز شاهو جایگاه كیهان

(.  فرّخی در مدح عضدالدوله 510ی  509: صص 1386)یاحقی، « آفرینش، بعنوان پیک خورشید معرفی شده است

 امیریوسف برادر سلطان محمود عظمت ممدوح را در شکار عقاب اینگونه توصیف میکند:



 15-35 صص ،114 پیاپی شماره 18 دوره ،1404  آبان؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 24

 ادر عقاب سوی جنگ او شتاب كند

 

 بلکه بشکند سر و تن و بالعقاب را به  

 (418: ی 1335)فرّخی سیستانی،                 

نام اسب مشهور رستم »در میان جانوران اساطیری بویژه در شاهنامه باید به رخش هم اشاره كرد. رخش رخش:

آمده است. است كه اصلاً در فرهنگها، بمعنی سرخ و س ید به یکدیگر آمیخته و نیز قوس و قزح و نیز مطلق اسب 

های فراوان اسب بردزیده شد و عمری به آور رستم است كه با یک آزمون دشوار از میان دلهرخش اسب شگفت

درازی عمر رستم داشت و سرانجام همراه با خود او به چاه مکر نابرادرش شغاد افتاد. رخش آخرین لحظه كه مرگ 

افتد هر دو بکام مرگ میروند. در گیرد ]اما[ كاردر نمیرا حس میکند تمام تلاش خود را برای نجات رستم بکار می

« شباهت به فقره دهم دین یشت  نیستای عجیب یافته و توصیفی كه از او شده، بیشاهنامه این اسب چهره

 (. 388: ی 1386)یاحقی، 

ف كرده است. ای كوه پیکر و بسیار تنومند توصیرخش اسب اسطوره تهمتن است كه فردوسی در توصیف، او را باره

)واحد دوست، « اسب یکی از جانوران نمادین ]و اساطیری است[ كه از ارزش بنیادی بسیاری برخوردار بوده است»

زیرا اوست كه در حماسه »اند. (. رخش را یکی از عوامل مهم به قدرت رسیدن رستم دانسته327: ی 1379

شد بگوییم كه ادر رخش در طول زنددی و جنگهای آفرین است و شاید بیجا نباپهلوانی رستم و ایرانیان نقش

نمایی ای كه در ذهنهای ما به یاددار مانده و قدرترستم، یار و همدمش نبود؛ رستم آن رستم جهان پهلوان شاهنامه

نمایی و در جسارت در میدانهای جنگ، هفت خان و... داه از رستم بهتر عمل میکند میکند؛ نبود. رخش در قدرت

(. فرّخی در مدح امیر فخرالدوله ابومظفر والی چغانیان از 164: ی 1387)زرقانی، « و كاركرد كمتری نداردو یا از ا

ای بهره برده است و در مقام تشبیه ممدوح خود را رستم زال میداند و ای از تصاویر و نمادهای اسطورهمجموعه

 اسب او را رخش بزرگ:

 دویی او بور سمند است و منم بیژن دیو

 

 دویی او رخش بزرگ است و منم رستم زال 

 (361: ی 1335)فرّخی سیستانی،                 

سالار معتقد است كه ادر سام، تن تنومند وی را و در جای دیگر در توصیف و ستایش امیر ابو یعقوب یوسف س ه

 رستم برتری داده شده است: میدید، رخش و ستام را برای او میفرستاد؛ در این بیت در تشبیه تفضیلی، ممدوح بر

 در بدیدی تن چو كوه ترا

 در زمان سوی تو فرستادی

 

 به نبرد اندرون نبیره سام 

 رخش با زین خسروی و ستام

 (421)همان: ی                                        

 

داو در اوستا »داو یکی از جانوران  اساطیر و آیینی است كه در بسیاری از فرهنگها حائز اهمیّت بسیار است.  گاو: 

در ایران كهن پنجمین مرحله آفرینش در »موجودی مقدّس است و بصور دئوس نت مورد توجّه قرار درفته است. 

وددات تخم تمام چهارپایان و حتی برخی دیاهان خلقت، عالم حیوانات بود و اعتقاد بر این بود كه داوی به نام ا

(. در آیین هندوان، داو نیز حائز اهمیّت بسیاری است. در 688: ی 1386)یاحقی، « سودمند را با خود دارد

 ای كه فرّخی در ستایش سلطان محمود در فتح سومنات دفته است:قصیده

 چو این ز دریا سر بر زد و بخشک آمد

 پشت داو و كنون به شیر خویش مر او را

 

 سجود كردند این را همه نبات و شجر 

 بدین تقرب خوانند داو را مادر

 (241: ی 1335)فرّخی سیستانی،                     

 



 25/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

به داستان آفرینش زمین و قرار یافتن ثبات آن اشاره میکند و داو را  از جمله « الحیوان الکبری»دمیری در كتاب 

های ایران باستان نقش دارد و بر طبق دیدداهی زمین بر پشت داو حیوانات توتمی و مقدّس میداند كه در اسطوره

 (. 124: ی 1392ین، و داو نیز بر پشت ماهی قرار درفته است )ر.ک قربانی زر

 داو ز ماهی فروجهدده رزمت

 

 در تو زمین را ز نوک نیزه بخاری 

 (503: ی 1335)فرّخی سیستانی،                 

 ایشخصیّتهای اسطوره

جمشید یکی از قهرمانان هند و ایرانی است كه سومین پادشاه از پیشدادیان )بدون احتساب كیومرث(  جمشید:

ایرانی عصر اساطیری و حاكم مطلق دد و دام و مرغ و دیو و پری بود كه در روایت شاهنامه  و بزردترین پادشاه

های پس از اسلام با سلیمان نبی )ع( یکی پنداشته شد. دوران طلایی نامهحکومتی باشکوه داشت و در تاریخ

آن شیوع بیماری و ای و پس از مردی اسطورهپادشاهی جمشید و كشته شدن بدست ضحاک ماردوش و دوران بی

مرگ بسیار قابل تأمل است؛ اما به هر ترتیب با هر تأویل از این اسطوره بمانند سایر اساطیر آریایی واقعیتهای 

تاریخی و انعکاسی از نخستین رویدادهای پیدایی نژاد هند و اروپایی و مهاجرت آنها بسمت ایران، هند و اروپا و 

تلف و آغاز مدنیت بود. جمشید در این دوران با تمام ساز و برگ خویش از كشاكش آنان با بومیان سرزمینهای مخ

خداوند دوری دزید و خویش را خدا نامید فرّه شاهی از او بگسست و سرانجام دیوان او را نابود ساختند )روایت 

كه او را  (. در یشتها آمده است جمشید قدرتمندترین پادشاه اساطیری ایران بوده و دیوی57: ی 1367پهلوی، 

(. 34: آبان یشت، فقره 1377از راه راست دور ساخت نیز توانمندترین دیوی بود كه اهریمن بر او دماشت )یشتها، 

فرّخی در مدح امیر یوسف برادر سلطان محمود؛ قدرت و شکوه اساطیری جمشید را در مقام تشبیه ممدوح به او 

 چنین توصیف میکند:

 جلسچون قدح دیرد، خورشید هزاران م

 

 چون عنان دیرد، جمشید هزاران لشکر 

 (217: ی 1335)فرّخی سیستانی،                 

 در این بیت نیز به شکوه و جلال اساطیری جمشیدی در وصف امیر یوسف توجّه دارد: 

 ای عمارت را چو جمشید ای  ولایت را چو جم

 

 ای شجاعت را چو سهراب ای سیاست را چو سام 

 (327)همان:                                             

در باورهای آیین یهود و اسلام، جمشید معادل سلیمان نبی است چرا كه سلیمان نیز نماد پادشاهی مطلق و احاطه 

ی، عادت انجام میداد )ر.ک دینور و سیطره بر دد و دام بود و با انگشتری خای خود بمانند جمشید كارهای خارق

 (.  فرّخی در توصیف سلطان محمود آورده است:4: ی 1346

 در جهانداری به ملک و در عدو بستن بجنگ

 

 هم سلیمان را قرینی هم فریدون را بدیل 

 (370)همان: ی                                          

 لاجرم همچو سلیمان پیمبر به تو داد

 

 اعمالهر دو عالم به نکو سیرت  و نیکو  

 (361)همان: ی                                          

در معنی « هئوشینگه»هوشنگ نیز یکی از شخصیتّهای اساطیری شاهنامه است كه در اوستا بصورت  هوشنگ:

(. در شاهنامه هوشنگ پادشاهی صاحب 252/ ی  1: 1385آنکس كه خانه نیک دارد آمده است )ر.ک كزّازی، 

(.  288/  1ک فردوسی خرد بود كه پس از كیومرث به شاهی میرسد و خود را پادشاه هفت اقلیم جهان مینامد )ر.



 15-35 صص ،114 پیاپی شماره 18 دوره ،1404  آبان؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 26

پادشاهی بیداردل و آداه كه آتش در زمان او كشف میشود. فرّخی در مدح سلطان محمود او را بر هوشنگ برتری 

 داده و میگوید:

 ای بلشکر شکنی بیشتر از صد رستم

 

 ای بهوشیار دلی بیشتر از صد هوشنگ 

 (.302: ی 1335)فرّخی سیستانی،                  

چشمی به پادشاهی هوشنگ بر هفت كشور جهان در شاهنامه، و سیادت و پادشاهی محمود غزنوی را  و با دوشه

 میستاید و میگوید:

 همیشه در بر او دلبران چون شیرین

 

 هماره در بر او كهتران  چون هوشنگ 

 (312)همان: ی                                           

ای است كه ماهیتّی نیمه خدایی دارد؛ از نژاد جمشید است و بر ضحاک فریدون از شخصیتّهای اسطوره فریدون:

 غالب میشود. فرّخی به دولت و اقبال فریدون اشاره دارد و فرّ و شکوه دولت ممدوح را به آن تشبیه میکند:

 به نام نیکو و دولت فریدون ددر دردی

 

 پدر دردی به مردی چون پدر دشتی بشاهی چون 

 (421: ی 1335)فرّخی سیستانی،                 

 در مدح سلطان محمود:

 در جهانداری به ملک و در عدو بستن بجنگ

 

 هم سلیمان را قرینی هم فریدون را بدیل 

 (382)همان: ی                                         

قهرمانان و پهلوانان سعی دارد كه با تشبیه ممدوح خویش به آنها، های كهن ایرانی و فرّخی در توجّه به اسطوره

 عظمت و بزردی و شأن ممدوحان خویش را برجسته نماید:

 جمع سیر و سام رزم و دارا بزمی

 

 رستم كرداری و فریدون كاری 

 (491)همان: ی                                          

اند او پسر نریمان و پدر زال است كه داستان وی در شاهنامه خاندان سام را از اقوام سکایی ایران زمین دانسته سام:

از چگونگی تولد و جوانی او در شاهنامه سخنی نیست. در عهد منوچهر سام در خدمت او بود و »ذكر شده است. 

های شاهنامه نبرد با سلم و تور در برخی از نسخه كمر بسته به كین خواهی ایرج و فرمانده میمنه س اه قارن در

آمده است كه سام نیرم ]نریمان[ كه به رزم جادوان هندوستان رفته بود هنگامیکه منوچهر پیروزمندانه به خدمت 

های فراوان به فریدون تقدیم كرد و فریدون، منوچهر را به او س رد و چون منوچهر به فریدون بازدشت، هدیه

/ صص  1: 1388)رستگار فسایی، « ست، سام جهان پهلوان او بود و این جهان پهلوانی را از او داشتپادشاهی نش

(. در شاهنامه از جنگنددی و دلاوری سام سخن به میان آمده است، فرّخی نیز در موارد بسیاری در 530ی  528

 ستایش سلطان محمود او را به سام تشبیه كرده است:

 فترهاشجاعت تو همی بسترد ز د

 

 حدیث رستم دستان و نام سام سوار 

 (212: ی 1335)فرّخی سیستانی،                     

 و نیز در ستایش سایر ممدوحان:

 نیمروز امروز از خواجه و از دوهر او

 

 بیش از آن نازد كه از سام یل و رستم زر 

 (238)همان: ی                                           

 و نیز 



 27/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

 در به رزم آید دویی كه به رزم آمد سام

 

 ور به بزم آید دویی كه به بزم آمد جم 

 (249: ی )همان                                         

قباد بوده است. كیکاووس  نوه كیقباد و دومین پادشاه از پادشاهان سلسله كیانی و در روایتی پسر كی  كیکاووس:

ه از فره ایزدی كدر شاهنامه فردوسی كیکاووس از چهره خوبی برخوردار نیست اما در اوستا یکی از پادشاهانی است 

اوس[ بمعنی ]وی ]كی[ بمعنی پادشاه و اوسن واژه كاووس در اصل اوستایی، مركب از دو واژه ك»برخوردار است: 

و است. كاووس آورنده و تواناست؛ بنابراین افزودن واژه ]كی[ در جلوی آن بصورت كیکاووس اساساً از مقوله حش

ر توانا و دارنده فر دومین پادشاه كیانی و مشهورترین فرد این سلسله و نوه كیقباد است كه در اوستا زورمند و بسیا

های مثبت كیکاووس به تأثیر از (. فرّخی بیشتر به جنبه658ی  657: صص 1386)یاحقی، « است توصیف شده

ز سه پادشاه كیکاووس بزردترین پادشاه كیانی و یکی ا»متون پهلوی و مذهبی ایران باستان توجّه داشته است. 

مطلق مردمان و دیوان بود و بر  نار جمشید و فریدون است. او پادشاهكهای ایرانی در بزرگ تمام اساطیر و حماسه

یر سامی در هفت اقلیم پادشاهی داشت. پرواز او در آسمان موجب شد كه كیکاووس اساطیر ایرانی و نمرود اساط

های دوران اسلامی در هم آمیزند؛ زیرا نمرود نیز چون كیکاووس به آسمان بر شد )همان(.  تفاوت نامهاشعار و تاریخ

ز آسمان رفتن ان كیکاووس با نمرود در اصل و پایه دینی این دو روایت است. قصد نمرود داستان به آسمان بر شد

ر روایتهای مختلف دنبرد با خدا بود و به آسمان رفت تا با كمان بسوی خدا تیر بیندازد و حال آنکه انگیزه كاووس 

: 1349ر.ک ابن اثیر، ش دیوان میداند )بصورتهای دونادون آمده است. ابن اثیر پرواز او را از روی هوای نفس و بر دو

بالا رفتن  و( و آنرا بسان پرواز جمشید و طهمورث دیوبند بر دوش اهریمن میدانستند و تمثیلی از عروج 29ی 

اند هریمن دانستهاروح و غلبه بر نفس و دیو آز اما برخی دیگر نیز پرواز كیکاووس را نتیجه فریفته شدن او توسط 

جسس و ت(. بلعمی به آسمان رفتن كیکاووس را با انگیزه 87: ی 1366؛ مستوفی، 10: ی 1347)ر.ک مستوفی، 

(. در 600 / ی 1: 1353كنجکاوی او برای یافتن ماهیت اجرام آسمانی و ماه و ستاردان دانسته است )بلعمی، 

ای به تقابل هها اشارقصاید فرّخی هیچ نشانی از این حادثه معروف یعنی پرواز كیکاووس به آسمان نمیباشد و تن

ان محمود میان كیکاووس و رستم در مقام تمثیل جهت برتری دادن ممدوح ی امیر ابویعقوب یوسف ی برادر سلط

 بر دشمنان از این تلمیح اساطیری استفاده مینماید:

 براه رایت او پیشرو بود هر روز

 

 چو پیش رایت كاووس رایت رستم 

 (293: ی 1335، )فرّخی سیستانی                 

از شخصیتّهای اصلی شاهنامه و پهلوانان اساطیری نامداری است كه بیشترین میزان توجّه فردوسی در  رستم:

های شاهنامه به این پهلوان حماسی ایران است. رستم از جمله شخصیتّهای بسیار حائز اهمیّت در اساطیر و حماسه

نام او در اوستا نیامده است و در متون بر جای مانده پهلوی نیز جز  ایرانی است اما با وجود این جایگاه و اهمیّت

علت آنکه نام رستم « سراییفردوسی و شاهنامه»موارد اندكی نشانی از او نیست. بنابر نظر خالقی مطلق در كتاب 

طبق نظر (. اما شاید بتوان 58: ی 1390دینی یا بد دینی اوست )ر.ک خالقی مطلق، در اوستا نیامده است، بی

)ر.ک   دلیل این امر را آن دانست كه موبدان قادر بودند از هر شخصیتّی كه میخواستند به بدی یاد كنند 1نولدكه

بدیل، سترگ و ركن اساسی شاهنامه است كه در بسیاری همان(. آنچه كه حائز اهمیّت است آنکه رستم پهلوان بی

ستم برخی از ویژدیهای رستم سکایی را با خود دارد كه ر»از اعمال و رفتار خویش در شاهنامه سرآمد است. 

(. در خصوی اشاره متون 167: ی 1386)قریب، « مهمترین آنها داشتن اسبی به نام رخش و مبارزه با دیوان است

                                                      
1. Noldeke 



 15-35 صص ،114 پیاپی شماره 18 دوره ،1404  آبان؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 28

از میان همه داستانهای رستم، تنها یک روایت در بندهشن آمده است و شاید » پهلوی به نام رستم آمده است: 

تن پهلوی درباره اوست. روایت مربوط به درفتاری كاووس در هاماوران. برخی از پژوهشگران رستم را بلندترین م

)اسلام و عربیانی، « بازمانده درشاسب اوستایی میدانند كه كارزارهای او در شاهنامه به رستم انتقال یافته است

ت كه دلیری و پهلوانی در فرهنگ ایران پهلوانی اس(. به هر ترتیب رستم نمادی از شجاعت و جهان193: ی 1385

تم یکی از ای از شخصیّت ممدوح و تشبیه وی به رسبا نام او عجین و قرین شده است. نمادسازی اسطوره

ای كه در موارد بسیاری سلطان محمود، امیر محمد، پركاربردترین نمادهای پهلوانی در قصاید فرّخی است. بگونه

خرالدوله ابوالمظفر و سایرین را در دلاوری، جنگاوری، شجاعت و پهلوانی به رستم سالار، امیر فامیر یوسف س ه

 نماییم؛ در وصف سلطان محمود:هایی اكتفا میمانند كرده است؛ در اینجا به ذكر نمونه

 شجاعت تو همی بسترد ز دفترها

 

 حدیث رستم دستان نام و نام سام سوار 

 (185: ی 1335)فرّخی سیستانی،                   

 و یا این بیت در مدح امیر ابو یعقوب یوسف

 زمردی آنچه تو كردی همی به اندک سال

 

 بسالهای فراوان نکرد رستم زر 

 (189 )همان: ی                                      

ای از خاندان كیانی شاخه لهراسبی است كه پس از كیانیان شاخه كاووسی به پادشاهی اسفندیار شاهزاده اسفندیار:

رسیدند. پدرش دشتاسب و مادرش كتایون دختر قیصر روم )در اوستا هوتس یا هوتوس از نواددان نوز پیشدادی( 

دف از این ویژدی آن است كه این پهلوانان است. در روایات كهن، برخی از قهرمانان و پهلوانان رویین تن هستند؛ ه

العاده بدانند كه كشتن آنها مستلزم آداهی از نقطه ضعف آنان است. اسفندیار در را دارای توان و قدرت خارق

(. در بندهشن نسب وی 307ی  236/  6: 1384شاهنامه و برخی روایات ایرانی رویین تن است )ر.ک فردوسی، 

سب پسر زاب، پسر منوش، پسر كی پسین، پسر كیقباد و از كی لهراسب، دشتاسب و زریر لهرا»اینگونه آمده است: 

)فرنبغ داددی، « و دیگر برادران زاده شدند از دشتاسب، اسفندیار و پشوتین زاده شدند و از اسفندیار بهمن و... 

فردوسی در »است.  بمعنای پاک آفرید یا آفریده مقدّس« 1س نتودات»(. اسفندیار در اوستا 151: ی 1369

شاهنامه از اسفندیار و دلاوریهای او همچنین هفت خوان سخن بمیان آورده است اما نقطه اوج داستان زنددی 

اسفندیار در شاهنامه رزم این پهلوان با رستم است.  نبردی كه در آن اسفندیار و جنگاوری او در برابر ابََر پهلوان 

(. فرّخی سیستانی در مدح امیر محمد غزنوی از 637/ ی  5: 1385رست، )یزدان پ« شاهنامه را مشاهده میکنیم

 ممدوحان خویش، او را در رادمردی به اسفندیار تشبیه میکند:

 ای عدل و رادمردی را در جهان

 

 نوشیروان دیگر و اسفندیار 

 (242: ی 1335)فرّخی سیستانی،                     

 ممدوح را به اسفندیار تشبیه میکند:و در بیتی دیگر جنگاوری و دلاوری 

 خسرو فرخ سیر بر باره دریا دذر

 

 با كمند شصت خم در دست چون اسفندیار 

 (281: ی )همان                                           

و در تمامی  فرّخی از شخصیتّهای دیگر چون آرش، نوذر، توس، سهراب، زو، منوچهر و سیاوش نیز یاد كرده است 

ای هدفی جز اظهار برتری، قدرت، دلاوری و جنگاوری ممدوح نسبت به این پهلوانان و این تلمیحات اسطوره

 قهرمانان ندارد:

                                                      
1. spentodate 



 29/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

 چنانکه مرد بهر دركه بر نهادی دست

 

 آرش واردشادی دشاده دشتی  

 : ی (.1335)فرّخی سیستانی،                          

 چاكرانند بر در تو كنون

 

 كشوادو  نوذر برتر از طوس و 

 (221)همان: ی                                          

 بر در تو صد ملک و صد وزیر 

 

 كیقبادو به از  منوچهر به ز 

 )همان(                                                      

 های دینیاسطوره

از جمله اساطیر مذهبی كه بفراخور، فرّخی سیستانی برای بیان مقاصد مدحی خویش از آنها بهره جسته  نوح)ع(: 

ای كه در است اشاره به نوح )ع( است. در اساطیر مذهبی نوح رمزی از تلاش، عمر طولانی و استقامت است. بگونه

ان را به عذاب الهی به هلاكت طی عمر طولانی خویش دست از دعوت قومش به یکتاپرستی برنداشت و مشرك

رساند. در توصیف ممدوح خویش، به عمرهایی از نوع عمر نوح )ع( اشاره میکند كه شاید روزدار در نظر فرّخی 

 سیستانی فردی چون سلطان محمود را بار دیگر بر تخت سلطنت بنشاند:

 عمرهای نوح باید تا شهی خیزد ددر

 

 بیخ و بارای از هم از آن شاهان كه تو بركنده 

 (96: ی 1335)فرّخی سیستانی،                        

موسی )ع( یکی از پیامبران اولوالعزم الهی است كه محور اساسی بسیاری از داستانهای قرآن كریم  موسی )ع(:

است. سورآبادی در تفسیر معروف خود از ولادت و معجزات  و عجایب زنددی حضرت موسی )ع( یاد كرده است 

ان محمود، ضمن (. فرّخی سیستانی در فتح سومناد و بازدشت سلط1799/ ی  3: 1380)ر.ک سورآبادی، 

 ای مدحی به معجزه شکافته شدن نیل، چنین میگوید:قصیده

 ز بس كه رنج سفر بر تن شریف نهاد

 برابر یکی از معجزات موسی بود

 

 همی ندانم كان تن توست یا پولاد 

 در آب دریا لشکركشیدن شه راد

 (169: ی 1335)فرّخی سیستانی،                   

 

 و نیز

 سیر بر باره دریا دذرخسرو فرخ 

 اژدها كردار پیچان در كف رادش كمند

 

 با كمند  شصت خم در دست چون اسفندیار 

 چون عصای موسی اندر دست موسی دشته مار

 (175)همان: ی                                        

 

پیوند میان عناصر دینی و ملی در شهر فرّخی ریشه در سنت كهنی دارد كه پس از ورود اسلام مورد  سلیمان)ع(:

اند تعامل توجّه قرار درفت. از دلایلی كه ایرانیان از شخصیتّهای اساطیر ملی و مذهبی در كنار یکدیگر بهره برده

امبران و انبیایی كه در عهد عتیق به آنها عمیق میان معتقدات اسلامی و فرهنگ ایران باستان است. در میان پی

سلیمان چون »اشاره شده است در متون اسلامی از جمله قرآن كریم نیز نام وی آمده است سلیمان نبی )ع( است. 

جمشید اساطیری، دیوبند است و عصر او در تاریخ باستانی یهود، همچون هزاره جمشید، عصری زرین است كه او 

شکار و پنهان طبیعت بدان دست یافته،در فرهنگ شفاهی ایران بسیار با این شخصیّت اساطیری با غلبه بر نیروهای آ

(. ابن قتیبه دینوری، جم را با 121ی  120: صص 1393)قائمی، « نزدیک و داه همسان پنداشته میشده است

اند )ر.ک توجّه كردهسلیمان یکسان می ندارد و پس از وی مقدّسی، اصطخری، ابن ندیم و ثعالبی به این مسأله 



 15-35 صص ،114 پیاپی شماره 18 دوره ،1404  آبان؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 30

(. فرّخی در توجّه به اسطوره دینی سلیمان نبی )ع( محمود غزنوی 8: ی 1399اعظمیان بیددلی و دیگران، 

 ممدوح خویش را قرین ایشان دانسته است:

 در جهانداری به ملک و در عدو بستن به جنگ

 

 هم سلیمان را قرینی هم فریدون را بدیل 

 : ی(1335خی سیستانی، )فرّ                       

 و نیز

 ایزد از جمله شاهان زمانه به تو كرد

 لاجرم همچو سلیمان پیمبر به تو داد

 

 قرمطی كشتن و برداشتن رسم محال 

 هر دو عالم به نکو سیرت و نیکو اعمال

 )همان: ی (                                            

 

 گیرینتیجه
نتایج حاصل از پژوهش نشان میدهد كه شعر فرّخی سیستانی برغم آنکه عمدتاً در زمره قصاید مدحی جای  

های عمیق فرهنگی و هویتّی ایران پیش از اسلام نیز مییاشد. تحلیل اشعار این شاعر برجسته ای از لایهمیگیرد، آینه

رباری زمان خود بود بلکه از دنجینه اساطیر و سبک خراسانی نشان داد كه فرّخی نه تنها تحت تأثیر فرهنگ د

ای چون توجّه نمادهای انسانی،جانوری و بعضاً اساطیر دینی و مذهبی بهره برده است. در اشعار وی عناصر اسطوره

به پادشاه پادشاهان اساطیری مانند فریدون، جمشید و نیز شخصیتّهایی چون هوشنگ، زال، سام، رستم، اسفندیار 

و مکانهای مقدّس و آیینی چون رخش، سیمرغ، هما، عقاب، البرز كوه )قاف(  و نیز اساطیر دینی و و جانوران 

آفرینی و بلاغت تصویری بکار درفته شده بلکه فرخّی مذهبی چون خضر، نوح و سلیمان نه تنها در راستای زیبایی

را در بستری تاریخی و كهن  با احیای نمادهای باستانی، هویّت فرهنگی و مشروعیّت قدرت ممدوحان خویش

های ملی بازسازی كرده است. و این مسأله نشان دهنده تداوم ناخودآداه جمعی ایرانیان در پاسداشت اسطوره

میباشد. فرّخی در جهت تثبیت مشروعیّت ممدوحان خویش بویژه سلطان محمود غزنوی و برتری دادن ضمنی او 

 دیری از اساطیر ملی ایران شده است. مان بهرهای دست به دابر شاهان و پهلوانان اسطوره

 مشاركت نویسندگان

این مقاله از رسالج دورۀ دكتری رشتج زبان و ادبیات فارسی مصوبّ در دانشگاه آزاد اسلامی واحد نیشابور استخراج 

اله و نویسندۀ اند و طراح اصلی این مقشده است. جناب آقای دكتر فرزاد عباسی راهنمایی رساله را بر عهده داشته

اند. سركار خانم دكتر محبوبه ضیاءخدادادیان بعنوان مشاور و دانشجو خانم مرضیه كریمی، پژوهشگران مسئول بوده

اند. در نهایت تحلیل محتوای مقاله حاصل تلاش و مشاركت هر این مقاله در دردآوری و تنظیم متن نقش داشته

 سه پژوهشگر میباشد. 

 تشکر و قدردانی
دان بر خود لازم میدانند مراتب تشکر خود را از دروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه آزاد اسلامی واحد نویسند

شناسی نظم و نثر فارسی) بهار ادب( بویژه استاد اندیشمند و نیشابور و مسئولین فرهیختج نشریج وزین سبک

 متواضع جناب دكتر امید مجد اعلام نمایند. 

 تعارض منافع
ین مقاله دواهی مینمایند كه این اثر در هیچ نشریج داخلی و خارجی به چاپ نرسیده و حاصل نویسنددان ا

فعالیتهای پژوهشی تمامی نویسنددان است و ایشان نسبت به انتشار آن آداهی و رضایت دارند. این تحقیق طبق 

سئولیت دزارش تعارض كلیج قوانین و مقررات اخلاقی اجرا شده و هیچ تخلّف و تقلبی صورت نگرفته است. م



 31/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

احتمالی منافع و حامیان مالی پژوهش بعهدۀ نویسندۀ مسئول است و ایشان مسئولیت كلیه موارد ذكر شده را بر 

 عهده میگیرند. 
REFERENCES 
Ibn Athir. Ezzeddin Abolhassan (1960). Iran's News from Al-Kamil Ibn Athir. Translated 

by: Mohammad Ebrahim Bastani Parizi. Tehran: Tehran University Press, p. 29. 
Ismailpour. Abolghasem (1998). Myth: Symbolic Expression. Tehran: Soroush (Iranian 

Broadcasting and Television Publications), p. 73. 
Azamian Bidgoli. Jamileh and Others (2010). "The Intellectual Level of Khorasani Poetry, 

a Case Study: The Myth of Jam, Its Developments and Transformation into 
Prophet Solomon (PBUH)". Specialized Monthly Journal of Persian Poetry and 
Prose Stylistics (Bahar Adab). Year 13. Issue 10. Series 56. pp. 1-21. 

Elyadeh. Mircha (2013). Perspectives of Myth. Translated by: Jalal Sattari. Third Edition. 
Tehran: Toos, p. 16. 

Conclusive Argument. (2017). Mohammad Hossein bin Khalaf. Edited by Mohammad 
Moein. Tehran: Amir Kabir, p. 236. 

Balami. Abu Ali Mohammad (1974). Tarikh Balami. Edited by Mohammad Taqi Bahar. 
Edited by Mohammad Parvin Gonabadi. Tehran: Zovar Bookstore, p. 600. 

Bahar. Mehrdad (1996). A Few Essays on Iranian Culture. Second Edition. Tehran: Fekr 
Rooz Publications, pp. 343-345-206/ 

Pourdavoud. Ebrahim (1981). Ancient Iranian Culture. Tehran: Asatir, pp. 134-136. 
Jawari. Mohammad Hossein (1983). Myth in Comparative Literature Citing Myth and 

Literature (Collection of Articles). Tehran: Samat, p. 44. 
Khadmi-Kolaei. Mehdi (1988). "Plant Symbolism from the Perspective of Mythological 

Criticism in Persian Poetry". Literary Criticism. First Year. Issue 1. pp. 225-246. 
Khaleghi-Motlaq. Jalal (2011). Ferdowsi and Shahnameh Sarai. Tehran: Persian 

Language and Literature Academy, p. 58. 
Daneshgar. Mohammad and others (2022). “Rereading the role and function of 

invoking mythical figures in the poetry of Paydarī in Afghanistan: A case study of 
the poems of Vasif Bakhtari”. Paydarī Literature Journal. Faculty of Literature and 
Humanities, Bahonar University of Kerman. Year 14. Issue 23. pp. 131-152. 

Dostkhah. Jalil (1992). Avesta: The oldest Iranian poems and texts. Tehran: Morvarid, 
pp. 228-490. 

Dinevari. Abu Hanifa Ahmad (1976). Akhbar al-Tawāl. Tehran: Amir Kabir, p. 4. 
Rastegar-Fasaei. Mansour (2009). Dictionary of Shahnameh names. 2 vols. Third 

edition. Tehran: Institute of Humanities and Cultural Studies, pp. 530-528. 
Pahlavi Narration (1988). Translated by: Mahshid Mirfakhraei. Tehran: Institute of 

Cultural Studies and Research, p. 57. 
Zarghani. Ebrahim (2008). "Rakhsh and His Characteristics in Ferdowsi's Shahnameh". 

Persian Literature. Volume 5, Issue 19. pp. 162-182. 
Sarkarati. Bahman (1978). The Hero of the Azard in Iranian Mythology and Epic. 

Collection of Lectures on the Third Tus Festival. Tehran: Soroush, p. 1991. 
Sarkarati. Bahman (1999). The Hunted Shadows. Tehran: Ghatre, p. 213. 



 15-35 صص ،114 پیاپی شماره 18 دوره ،1404  آبان؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 32

Soorabadi. Abu Bakr Atiq (2001). Soorabadi's Commentary. Edited by: Saeedi Sirjani. 
Volume 3. Tehran: Nash-e-No, p. 1799. 

Fakhroeslam. Batoul and Arabiani. Ashraf (1389). "In-depth study of the personality of 
Rostam". Specialized Persian Literature Quarterly of the Islamic Azad University 
of Mashhad. No. 28. pp. 191-215. 

Farrokhi Sistani. Abolhasan Ali ibn Joloogh (1956). Divan. With introduction, footnotes, 
annotations, list of announcements, vocabulary, and comparison of authentic 
manuscripts, with the efforts of Mohammad Dabir Siyaghi. Tehran: Iqbal 
Publications. 

Ferdowsi. Abolghasem (1384). Shahnameh, edited by Jalal Khaleghi-Motlaq. Eleventh 
edition. Tehran: Sokhan. 

Farnabaghdadagi (1990). Bandeshhan. With the efforts of Mehrdad Bahar. Second 
edition. Tehran: Toos, p. 151. 

Furozanfar. Badi-e-Zaman (1971). Sokhan and Orators. Second edition. Tehran: 
Khazarzami, p. 124. 

Qasemzadeh. Seyed Ali. Bozorg Bigdali. Saeed (2018). Mythological novel (criticism and 
analysis of the mythological trend in the Persian novel). Tehran: Cheshme, p. 20. 

Qaemi. Farzad (2014). “A textual study of the position of Prophet Solomon (AS) in the 
development of Iranian epics”. Persian Literature Textology. Faculty of Literature 
and Humanities, University of Isfahan. New Volume. No. 4 (24 consecutive 
issues). pp. 117-136. 

Qaemi. Farzad and Yahaghi. Mohammad Jafar (2009). “The horse is the most frequently 
used animal symbol in the Shahnameh and its role in the development of the 
hero archetype”. Persian Language and Literature Quarterly. No. 42. pp. 9-26. 

Qhorbani Zarrin. Baqer (2013). "Mythical Attitude to the Cow in Ancient Arabic 
Literature". Mystical and Mythological Literature. Issue 23. pp. 266-123. 

Garib. Badr al-Zaman (2007). Saadi Studies. Edited by: Mohammad Shokri Fumshi. 
Tehran: Tahouri, p. 167. 

Kazzazi. Mir Jalal al-Din (2006). Ancient Letter. Vol. 1. Tehran: Samt, p. 252. 
Kazzazi. Mir Jalal al-Din (2014). Dream, Epic, Myth. Eighth Edition. Tehran: Markaz, p. 

6. 
Kuyaji. J. C. (1974). Rituals and Legends of Ancient China. Translated by: Jalil Dostkhah. 

Tehran: Franklin, pp. 176-177. 
Gardezi. Abu Sa'abd Abdul Ali (1968). Zain al-Akhbar. Edited by: Abdul Ali Habibi. 

Tehran: Iranian Culture Foundation, p. 10. 
Mostofi. Hamdollah (1987). Selected history with the care of: Abdolhossein Navaei. 

Tehran: Amirkabir, p. 87. 
Minovi Kherad (1975). With the efforts of Ahmad Tafazzoli. Tehran: Toos, p. 82. 
Namur Motlagh. Bahman (1991). An introduction to mythology. Tehran: Sokhan, pp. 

20-23. 
Vahed Doost. Mahvash (1990). Mythological institutions in Ferdowsi's Shahnameh. 

Tehran: Soroush: p. 327. 
Yahghi. Mohammad Jafar (2007). Dictionary of myths and stories in Persian literature. 

Tehran: Contemporary Culture Institute, pp. 657-658-509-510-43-388-688-54. 



 33/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

Yavari. Mohammad (1991). "A Study of the Linguistic and Literary Stylistics of Farrokhi 
Sistani's Divan". Scientific Journal of Persian Poetry and Prose Stylistics (Bahar 
Adab). Volume 14. Serial. 64. pp. 203-185. 

Yazdanparast. Hamid (2006). Nameh-e-Iran. 5 vols. Tehran: Ete'lat, p. 637. 
Yashta (1998). Commentary and compilation: Ebrahim Pourdavoud. 2 vols. Tehran: 

Asatir. 

 فارسی منابعفهرست 
(. اخبار ایران از الکامل ابن اثیر. ترجمه: محمد ابراهیم باستانی پاریزی. 1349ابن اثیر. عزالدین ابوالحسن )

 . 29تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ی 

 . 73(. اسطوره: بیان نمادین. تهران: سروش )انتشارات صدا و سیما(، ی 1377پور. ابوالقاسم )اسماعیل

سطح فکری شعر خراسانی، بررسی موردی: اسطوره جم، (. »1399و دیگران ) اعظمیان بیددلی. جمیله

شناسی نظم و نثر فارسی )بهار ادب(. سال ماهنامه تخصصی سبک«. تحولات و ددردیسی آن به سلیمان نبی )ع(

 . 21ی  1. صص 56سیزدهم. شماره دهم. پیاپی 

 . 16ستاری. چاپ سوم. تهران: توس، ی  (. چشم اندازهای اسطوره. ترجمه: جلال1392الیاده. میرچا )

 . 236(. محمد حسین بن خلف. به كوشش: محمد معین. تهران: امیركبیر، ی 1376برهان قاطع. )

(. تاریخ بلعمی. به تصحیح: محمد تقی بهار. به كوشش: محمد پروین دنابادی. 1353بلعمی. ابوعلی محمد )

 . 600تهران: كتابفروشی زوار، ی 

ی  343(. جستاری چند در فرهنگ ایران. چاپ دوم. تهران: انتشارات فکر روز، صص 1375) بهار. مهرداد

345- 206/ 

 . 136ی  134(. فرهنگ ایران باستان. تهران: اساطیر، صص 1380پورداوود. ابراهیم )

(. (. اسطوره در ادبیّات تطبیقی به نقل از اسطوره و ادبیّات )مجموعه مقالات1383جواری. محمد حسین )

 . 44تهران: سمت، ی 

نقد ادبی. «. ای در شعر فارسینمادپردازی نباتی از منظر نقد اسطوره(. »1387كولایی. مهدی )خادمی

 . 246ی  225. صص 1سال اول. شماره 

 . 58سرایی. تهران: فرهنگستان زبان و ادب فارسی، ی (. فردوسی و شاهنامه1390مطلق. جلال )خالقی

ای در شعر بازخوانی نقش و كاركرد فراخوانی شخصیتّهای اسطوره(. »1401ران )دانشگر. محمد و دیگ

نشریه ادبیّات پایداری. دانشکده ادبیّات و علوم انسانی «. پایداری افغانستان: مطالعه موردی اشعار واصف باختری

 . 152ی  131دانشگاه باهنر كرمان. سال چهاردهم. شماره بیست و سوم. صص 

 . 490ی  228ها و متنهای ایرانی. تهران: مروارید، صص (. اوستا: كهنترین سروده1371ل )دوستخواه. جلی

 . 4(. اخبار الطوال. تهران: امیركبیر، ی 1346دینوری. ابوحنیفه احمد )

ج. چاپ سوم. تهران: پژوهشگاه علوم انسانی  2(. فرهنگ نامهای شاهنامه. 1388رستگارفسایی. منصور )

 . 528ی  530، ی و مطالعات فرهنگی

 . 57(. ترجمه: مهشید میرفخرایی. تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ی 1367روایت پهلوی )

. 19. شماره 5ادبیّات فارسی. دوره «. رخش و ویژدیهای او در شاهنامه فردوسی(. »1387زرقانی. ابراهیم )

 . 182ی  162صص 



 15-35 صص ،114 پیاپی شماره 18 دوره ،1404  آبان؛(ادب بهار)فارسی نثر و نظم شناسی سبک / 34

اساطیر و حماسه ایران. مجموعه سخنرانیهای سومین جشن  (. پهلوان اژدركش در1357سركاراتی. بهمن )

 . 1370طوس. تهران: سروش، ی 

 . 213های شکار شده. تهران: قطره، ی (. سایه1378سركاراتی. بهمن )

. تهران: نشر نو، 3(. تفسیر سورآبادی. به تصحیح: سعیدی سیرجانی. جلد 1380سورآبادی. ابوبکر عتیق )

 . 1799ی 

فصلنامه تخصصی ادبیّات «. شناختی شخصیّت رستمژرف(. »1389فخراسلام. بتول و عربیانی. اشرف )

 . 215ی  191. صص 28فارسی دانشگاه آزاد اسلامی مشهد. شماره 

(. دیوان. با مقدمه و حواشی و تعلیقات و فهرست اعلام 1335فرّخی سیستانی. ابوالحسن علی بن جولوغ )

 معتبر بکوشش محمد دبیر سیاقی. تهران: انتشارات اقبال.  و لغات و مقابله نسخ

 مطلق. چاپ یازدهم. تهران: سخن. (. شاهنامه به تصحیح: جلال خالقی1384فردوسی. ابوالقاسم )

 . 151(. بندهشن. به كوشش مهرداد بهار. چاپ دوم. تهران: توس، ی 1369داددی )فرنبغ

 . 124(. سخن و سخنوران. چاپ دوم. تهران: خوازرزمی، ی 1350الزمان )فروزانفر. بدیع

ای در ای )نقد و تحلیل جریان اسطوره(. رمان اسطوره1397علی. بزرگ بیگدلی. سعید )زاده. سیدقاسم

 . 20رمان فارسی(. تهران: چشمه، ی 

«. های ایرانین نبی )ع( در روند تکوین حماسهشناختی جایگاه سلیمابررسی متن(. »1393قائمی. فرزاد )

(. صص 24)پیاپی  4شناسی ادب فارسی. دانشکده ادبیّات و علوم انسانی دانشگاه اصفهان. دوره جدید. شماره متن

 . 136ی  117

اسب پركاربردترین نمادینه جانوری در شاهنامه و نقش آن (. »1388قائمی. فرزاد و یاحقی. محمد جعفر )

 . 26ی  9. صص 42فصلنامه زبان و ادبیّات فارسی. شماره «. ل كهن الگوی قهرماندر تکام

ادبیّات عرفانی و «. ای به داو در ادبیّات كهن عربینگرش اسطوره(. »1392قربانی زرین. باقر )

 . 123ی  266. صص 23شناختی. شماره اسطوره

 . 167فومشی. تهران: طهوری، ی (. مطالعات سعدی. بکوشش: محمد شکری 1386قریب. بدرالزمان )

 . 252. تهران: سمت، ی 1(. نامه باستان. ج1385الدین )كزّازی. میرجلال

 . 6(. رؤیا، حماسه، اسطوره. چاپ هشتم. تهران: مركز، ی 1393الدین )كزّازی. میرجلال

ان: فرانکلین، های چین باستان. ترجمه: جلیل دوستخواه. تهر(. آیینها و افسانه1353كویاجی. جس. سی )

 . 177ی  176صص 

الاخبار. به تصحیح: عبدالعلی حبیبی. تهران: بنیاد فرهنگ ایران، (. زین1347دردیزی. ابوسعبد عبدالعلی )

 . 10ی 

 . 87(. تاریخ دزیده به اهتمام: عبدالحسین نوایی. تهران: امیركبیر، ی 1366مستوفی. حمدالله )

 . 82لی. تهران: توس، ی (. به كوشش احمد تفض1354مینوی خرد )

 . 23ی  20شناسی. تهران: سخن، صص (. درآمدی بر اسطوره1400نامور مطلق. بهمن )

 . 327های اساطیری در شاهنامه فردوسی. تهران: سروش: ی (. نهادینه1379واحد دوست. مهوش )

ان: مؤسسه فرهنگ ها در ادبیّات فارسی. تهر(. فرهنگ اساطیر و داستانواره1386یاحقی. محمد جعفر )

 . 54ی  688ی  388ی  43ی  510ی  509ی 658ی  657معاصر، صص 



 35/ ای در قصاید فرّخی سیستانیتحلیل و واكاوی نمادهای اسطوره

 

نشریه علمی «. شناسی زبانی و ادبی دیوان فرّخی سیستانیبررسی سبک(. »1400یاوری. محمد )

 . 185ی  203. صص 64. پیاپی. 14شناسی نظم و نثر فارسی )بهار ادب(. دوره سبک

 . 637جلد. تهران: اطلاعات، ی  5ایران.  (. نامه1385پرست. حمید )یزدان

 جلد. تهران: اساطیر.  2(. تفسیر و تألیف: ابراهیم پورداوود. 1377یشتها )
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 معرفی نویسندگان

 ، ایران.نیشابور، دانشگاه آزاد اسلامی، نیشابورواحد ، زبان و ادبیات فارسیدروه  دانشجوی دكتری :مرضیه كریمی

(Email: marziye.karimi3525@iau.ir) 
(ORCID: 0009-0008-2162-0061) 

 واحد نیشابور، دانشگاه آزاد اسلامی، نیشابور، ایران.، زبان و ادبیات فارسیدروه  ستادیارا: فرزاد عباسی

(Email: farzadabasi@iau.ir  مسئول نویسنده : ) 
(ORCID: 0009-0005-3082-4777) 

 اسلامی، نیشابور، ایران.واحد نیشابور، دانشگاه آزاد ، زبان و ادبیات فارسیدروه  استادیار: محبوبه ضیاء خدادادیان

(Email: m.zia.khodadadian@iau.ir) 
(ORCID: 0000-0002-0570-5611) 

 

COPYRIGHTS 
©2021 The author(s). This is an poen access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 
(CC BY 4.0), which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, as long as the original 
authors and source are cited.  

 

Introducing the authors 
Marzieh Karimi: PhD student in the Department of Persian Language and Literature, Neyshabur 
Branch, Islamic Azad University, Neyshabur, Iran. 
(Email: marziye.karimi3525@iau.ir) 
(ORCID: 0009-0008-2162-0061) 
Farzad Abbasi: Assistant Professor, Department of Persian Language and Literature, Neyshabur 
Branch, Islamic Azad University, Neyshabur, Iran. 
(Email: farzadabasi@iau.ir : Responsible author) 
(ORCID: 0009-0005-3082-4777) 
Mahbobeh Zia Khodadadian: Assistant Professor, Department of Persian Language and Literature, 
Neyshabur Branch, Islamic Azad University, Neyshabur, Iran. 
(Email: m.zia.khodadadian@iau.ir) 
(ORCID: 0000-0002-0570-5611) 

mailto:karimimarzie21@yahoo.com
mailto:farzadabasi@iau.ir
mailto:%20a.tahan@iauf.ac.ir%20نویسنده
mailto:%20a.tahan@iauf.ac.ir%20نویسنده
mailto:karimimarzie21@yahoo.com
mailto:farzadabasi@iau.ir
mailto:m.zia.khodadadian@iau.ir
mailto:m.zia.khodadadian@iau.ir



